
 

___________________________ 

* Contributo sottoposto a valutazione dei pari – Peer-reviewed paper 

DOI: 10.54103/1971-8543/30020 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

Daniele Arru 
(professore associato nell’Università degli Studi di Roma Tor Vergata, 

Dipartimento di Storia, Patrimonio culturale, Formazione e Società) 

 

 

Le decretali di Giovanni XXII nelle Extravagantes Communes * 
 

The decretals of John XXII in the Extravagantes Communes * 

 

 
ABSTRACT: Il presente studio si propone di approfondire la conoscenza delle 

decretali emanate da papa Giovanni XXII (1316-1334) confluite nella collezione 

denominata Extravagantes Communes, parte integrante del Corpus iuris canonici. 

In particolare, intende inquadrare in modo più ampio e organico l’opera 

legislativa del pontefice avignonese, a settecento anni esatti dalla formazione 

della collezione denominata Extravagantes Iohannis XXII, nella quale - a fronte 

della vastità di quell’opera - è raccolto un numero relativamente modesto di atti 

normativi da lui emanati.  Lo studio sistematico delle decretali richiede un 

previo inquadramento della raccolta denominata Extravagantes Communes. Si fa 

perciò richiamo ai suoi precedenti storici e alle vicende attraverso cui la 

collezione si forma. Vengono pure effettuati i necessari riferimenti alla figura e 

all’opera di Jean Chappuis, artefice della raccolta. Si passa poi allo studio 

analitico delle decretali di Giovanni XXII riunite in questa collezione, 

raggruppandole in ragione delle materie trattate e cercando di individuarne i 

contenuti specifici e le motivazioni su cui si fondano, in vista di una 

riaggregazione dei dati acquisti, anche in rapporto alle decretali raccolte nelle 

Extravagantes Iohannis XXII. L’insieme delle acquisizioni fatte consente infine di 

trarre delle conclusioni di ordine sistematico sull’intera materia trattata. 

 

ABSTRACT: This study aims to deepen our understanding of the decretals 

issued by Pope John XXII (1316-1334), which have been included in the 

collection known as Extravagantes Communes, an integral part of the Corpus iuris 

canonici. It seeks to provide a broader and more organic framework for the 

legislative work of the Avignon pontiff, exactly seven hundred years after the 

formation of the collection known as Extravagantes Iohannis XXII, which - 

compared to the vastness of that work - contains a relatively modest number of 

his legislative acts. A systematic study of the decretals requires a prior analysis 

of the collection known as Extravagantes Communes. Therefore, reference is 

made to its historical antecedents and the events through which the collection 

was formed. Necessary references are also made to the figure and work of Jean 



 

59 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

Chappuis, the creator of the collection. We then move on to an analytical study 

of the decretals of John XXII gathered in this collection, grouping them 

according to the subjects covered and attempting to identify their specific 

contents and the motivations on which they are based, with a view to 

reaggregating the acquired data, also in relation to the decretals collected in 

Extravagantes Iohannis XXII. The overall findings made finally allow as to draw 

systematic conclusions on the entire subject matter covered. 

 

PAROLE-CHIAVE: [decretali; extravagantes; collezioni canoniche; 

corpus iuris canonici] 

 

 
SOMMARIO: 1. Premessa. - 2. Alle origini delle Extravagantes Communes. - 3. 

Caratteri e contenuti della collezione. - 4. Le decretali di Giovanni XXII. - 5. Esame 

delle decretali. - 6. Considerazioni conclusive. 

 

 

1 - Premessa 

 

La ricorrenza del settimo centenario della collezione di decretali nota col 

nome di Extravagantes Iohannis XXII, formata nel 1325 e confluita ai primi 

del Cinquecento nel Corpus iuris canonici, oltre a favorire un ritorno di 

attenzione verso tale collezione, rimasta formalmente in vigore 

nell’ordinamento canonico fino al 1918, in certo senso impone di 

estenderla anche alle decretali di Giovanni XXII che, non confluite in 

essa, furono tuttavia raccolte nell’altra collezione di estravaganti riunita 

nel Corpus, ossia nelle Extravagantes Communes. 

La conoscenza di queste decretali consente di offrire un quadro 

più ampio e completo dell’opera legislativa di Giovanni XXII e, nello 

stesso tempo, di comprendere più pienamente il significato e il valore 

delle stesse Extravagantes Iohannis XXII.  

L’alto numero di decretali di Giovanni XXII rifluite nelle 

Extravagantes Communes permette inoltre di avere un’idea più precisa dei 

caratteri e dei contenuti anche di questa seconda collezione canonica, 

nella quale sono raccolte decretali e altri atti che coprono un lungo 

periodo storico (1295-1483). 

L’opera legislativa di papa Giovanni XXII, com’è noto, si presenta 

vasta e articolata, sviluppandosi uniformemente per tutto il corso del suo 

lungo pontificato (1316-1334). 



 

60 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

Di Giovanni XXII, il cui nome secolare è Jacques Duèse (1244-

1334), originario di Cahors, in Occitania1, si suole comunemente 

rimarcare la solida ed estesa competenza nel campo del diritto2. 

In effetti, la sua formazione fu principalmente giuridica, acquisita 

successivamente a Cahors, Montpellier, Orléans, dove conseguì il titolo 

di dottore “in utroque iure”; studiò, forse, anche teologia a Parigi, ma 

senza giungere alla licenza. Fu docente autorevole di diritto civile e la 

sua attività di insegnamento a Tolosa è attestata con certezza3.  

Di tale formazione egli poté avvalersi ampiamente nello 

svolgimento della sua carriera ecclesiastica nonché nella vasta e 

impegnativa attività di consigliere che assolse dapprima alla corte del re 

di Napoli Carlo II d’Angiò e, più tardi, presso la corte papale di Clemente 

V, nei primissimi anni dello stabilimento della Santa Sede in terra di 

Francia.  

Già vescovo di Avignone (1310-1312), eletto papa il 7 agosto 1316, 

Giovanni XXII decise fin da subito di stabilire nella città provenzale, dove 

già risiedeva la Corte pontificia, anche la Sede papale4.  

 

1 A parte gli interessanti riferimenti contenuti in G. B. PICOTTI, Giovanni XXII papa, 

in Enciclopedia Italiana, vol. XVII, Istituto per l’Enciclopedia Italiana, Roma, 1933, pp.255-

256, per un ampio e aggiornato inquadramento biografico cfr. C. TROTTMANN, 

Giovanni XXII, in Enciclopedia dei Papi, vol. II, Istituto della Enciclopedia Italiana, Roma, 

2000, pp. 512-522. Pressoché identico ID., Giovanni XXII papa, in Dizionario biografico 

degli italiani, vol. 55, Istituto della Enciclopedia Italiana, Roma, 2001, pp. 611-621. Ivi, 

ampie referenze bibliografiche. Nelle citazioni che seguono, si farà sempre riferimento 

alla prima delle due voci. Su molteplici aspetti della vicenda storica di questo pontefice, 

cfr. CENTRO ITALIANO DI STUDI SUL BASSO MEDIOEVO -Accademia Tudertina, Giovanni 

XXII. Cultura e politica di un papa avignonese, Atti del LVI Convegno storico 

internazionale, Todi, 13-15 ottobre 2019, CISAM, Spoleto, 2020. Ivi, in rapporto alle 

molteplici tematiche affrontate, si riscontrano ampi riferimenti bibliografici aggiornati. 
2 Al riguardo, è stato recentemente affermato: “La statura del giurista Giovanni XXII 

può essere misurata in tre ambiti: legislativo (la produzione normativa e la raccolta delle 

sue Extravagantes), giurisdizionale (il suo contributo alla regolamentazione del 

massimo tribunale della Chiesa cristiana) e dottrinale (il suo intervento nella 

controversia sulla povertà minoritica)”. Così F. TREGGIARI, Giovanni XXII e il diritto, 

in CENTRO ITALIANO DI STUDI SUL BASSO MEDIOEVO -Accademia Tudertina, Giovanni 

XXII. Cultura e politica di un papa avignonese, cit., (pp. 63-104), p. 64.   
3 C. TROTTMANN, Giovanni XXII, cit., p. 512, cui adde F. TREGGIARI, Giovanni 

XXII e il diritto, cit., p. 65, dove si ricorda che, secondo alcuni, insegnò forse anche a 

Orléans e che, a Tolosa, oltre al diritto civile, insegnò pure il diritto canonico.  
4 Va ricordato che il suo predecessore, Clemente V, dopo aver risieduto per quattro 

anni a Poitiers, aveva poi trasferito la Corte papale ad Avignone, città appartenente ai 

D’Angiò re di Napoli, preferendo tuttavia stabilire la residenza propria e quella della 



 

61 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

Può dirsi, in certo senso, che egli è il vero fondatore del “Papato 

avignonese”5, tenuto conto, oltretutto, che nel corso del suo pontificato 

egli costituisce dal nulla una struttura organizzativa del governo centrale 

della Chiesa efficiente e funzionale, destinata a durare (se si considerano 

anche le vicende del Grande Scisma d’Occidente) per un intero secolo6. 

È nel quadro di questo ampio disegno ordinatore - fra l’altro - che 

si colloca l’istituzione del Tribunale della Rota Romana, destinato ad 

assumere per molti secoli, fino al presente, il ruolo di massimo organo 

giudiziario della Chiesa romana (Costituzione apostolica Ratio iuris, 16 

dicembre 1331)7. 

La produzione normativa di Giovanni XXII risente, 

evidentemente, di questa nuova e inedita dislocazione territoriale della 

Santa Sede: essa getta le fondamenta giuridico-istituzionali del Papato 

“avignonese”, una realtà politico-religiosa completamente nuova, il cui 

futuro svolgimento storico appare, in quel tornante storico, del tutto 

imprevedibile.  

 

Curia a Carpentras (in italiano: Carpentorate o Carpentrasso), nel Contado Venassino, 

feudo papale. La signoria feudale offriva al papa una maggiore garanzia 

d’indipendenza nell’esercizio del suo ufficio. Più tardi, Clemente VI avrebbe acquistato 

Avignone dalla regina Giovanna I di Napoli per ottantamila fiorini (12 giugno 1348).   
5 Dopo essere stato vescovo di Avignone fra il 1310 e il 1312, poco tempo dopo 

l’elezione a pontefice Giovanni XXII riassunse tale ufficio, in seguito alla morte 

immatura del vescovo Jacques de Via (13 giugno 1317), suo nipote. Va notato che, in 

questo modo, il papa si assicurava la piena giurisdizione spirituale su Avignone, in 

assenza di una giurisdizione temporale, quale deteneva nel Contado Venassino. Oltre a 

Giovanni XXII, anche i suoi successori Clemente VI, Innocenzo VI e Urbano V furono 

vescovi di Avignone; l’effettivo governo della sede era assicurato da vicari generali che 

l’amministravano in nome dei pontefici. Solo nel 1475 - dopo, perciò, l’epoca della 

residenza papale - la sede di Avignone viene elevata ad Arcidiocesi metropolitana. 
6 Per una recente rivisitazione complessiva, cfr. A. PARAVICINI BAGLIANI, 

Giovanni XXII e il papato avignonese, in CENTRO ITALIANO DI STUDI SUL BASSO MEDIOEVO 

-Accademia Tudertina, Giovanni XXII. Cultura e politica di un papa avignonese, cit., pp. 1-

17, con ampi riferimenti ai più recenti sviluppi storiografici.  
7 In proposito, per un inquadramento storico-giuridico, cfr. N. DEL RE, La Curia 

Romana. Lineamenti storico-giuridici, quarta edizione aggiornata ed accresciuta, Libreria 

Editrice Vaticana, Città del Vaticano, 1998, pp. 226-242; C. LEFEBVRE, Rote Romaine 

(Tribunal de la Sainte), in Dictionnaire de droit canonique, vol. VII, Letouzay et Ané, Paris, 

1965, c. 742 ss.; P. MONETA, Rota Romana (tribunale della), in Enciclopedia del diritto, vol. 

XLI, Giuffrè, Milano, 1989, pp. 137-151 (specie pp. 137-140 per le notizie storiche). Sulla 

fase di avvio e sulla prima produzione giurisprudenziale, cfr. A. SANTANGELO 

CORDANI, La giurisprudenza della Rora romana nel secolo XIV, Giuffrè, Milano, 2001.  



 

62 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

Ciò non toglie, tuttavia, che l’opera legislativa del pontefice 

occitano si svolga a tutto campo, interessando i settori più diversi, nel 

solco della tradizione consolidata dello ius pontificium e nello stesso 

tempo si tenga aperta, ove richiesto dai tempi, a prospettive e indirizzi 

nuovi. 

Detta opera, come è noto, ha inizio, fin dall’esordio del pontificato 

giovanneo, con la nuova promulgazione, mediante la bolla Quoniam nulla 

(25 ottobre 1317)8, delle Costituzioni Clementine 9, cui vengono apportate 

alcune variazioni10.   

Giovanni XXII, da parte sua, avvia sin dall’inizio un’intensa 

attività di produzione normativa, la cui importanza  si ricollega non solo 

al numero, invero considerevole, delle decretali e degli altri atti 

normativi emanati, ma altresì ai contenuti di essi che spaziano dalla 

materia organizzativa e disciplinare dell’apparato ecclesiastico a quella 

dogmatica e teologica, fino a quella politica, che si estende dalle questioni 

relative al governo del Patrimonio di San Pietro fino ai rapporti con 

l’Impero e con le molteplici compagini politico-territoriali di quel tempo.    

Da questo punto di vista, Giovanni XXII si pone a pieno titolo nel 

solco dei grandi pontefici legislatori del sec. XIII. L’opera di raccolta 

organica delle sue decretali e costituzioni, forse tentata, non giunge a 

compimento: fra le ragioni possibili vi sono quelle che rimandano al 

contesto storico-politico-religioso assai complesso che la Chiesa vive, con 

riflessi tangibili anche al proprio interno. 

 

8 Cfr. W. M. PLOCHL, Storia del diritto canonico, II, Il diritto canonico nella civiltà 

occidentale 1055-1517, traduzione a cura di P. GIANI, Massimo, Milano, 1963, p. 462 s.; L. 

MUSSELLI, Storia del diritto canonico. Introduzione alla storia del diritto e delle istituzioni 

ecclesiali, seconda edizione, Giappichelli, Torino, 2007, p. 52.  
9 La raccolta comprendeva decretali del suo predecessore Clemente V (1305-1314), 

emesse quasi interamente in occasione del Concilio di Vienne (1311-1312). Ufficialmente 

promulgate da quel pontefice in un concistoro tenuto a Monteaux, vicino a Carpentras, 

il 21 marzo 1314, ne fu disposto l’invio alle Università di Orléans e di Parigi. La morte 

di Clemente V, sopraggiunta di lì a poco (20 aprile 1314), diede luogo a qualche dubbio 

sul valore giuridico della compilazione (il pontefice era morto entro il termine del mese 

dalla promulgazione). Sul punto, cfr. W. M. PLOCHL, Storia del diritto canonico, cit., p. 

462. 
10  W. M. PLOCHL, Storia del diritto canonico, cit., p. 462, afferma che Giovanni XXII 

“fece approntare una nuova revisione della raccolta clementina”, mentre J. 

GAUDEMET, Storia del diritto canonico. Ecclesia et Civitas, Edizioni San Paolo, Cinisello 

Balsamo (Milano), 1998, p. 456 s., riporta che durante “la preparazione dell’edizione 

sono state apportate ai canoni del Concilio di Vienne importanti modifiche, spesso di 

difficile valutazione”.  



 

63 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

Il gran numero di decretali e atti normativi emanati da Giovanni 

XXII sono destinati a confluire in due raccolte, unite più tardi al Corpus 

iuris canonici sotto il nome di Extravagantes Iohannis XXII e di 

Extravagantes Communes.   

Quanto alle Extravagantes Iohannis XXII, la cui composizione fu 

completata giusto settecento anni orsono, abbiamo cercato in altra sede 

di ricostruirne le vicende formative e i contenuti specifici11. 

Molti aspetti, di tale collezione, rimangono ancora da 

comprendere pienamente, sia sul piano delle forme esteriori e della 

natura giuridica, sia su quello dei contenuti: il numero delle decretali 

raccolte (20 in tutto) appare limitato, rispetto alla vastità dell’opera 

legislativa di Giovanni XXII; non solo: alcune delle più importanti fra 

esse non vi risultano incluse.  

A fronte di questo, notiamo che un cospicuo numero di decretali 

dello stesso pontefice è raccolto in un’altra collezione canonica, le 

Extravagantes Communes, che rivela anch’essa, peraltro, importanti 

lacune. Un numero significativo di atti del pontefice occitano rimane, 

perciò, al di fuori di ogni raccolta. 

La migliore conoscenza dell’opera legislativa di Giovanni XXII 

passa attraverso lo studio delle decretali raccolte nelle Extravagantes 

Communes: esso ci fornisce un quadro molto più ampio di quello datoci 

dalle Extravagantes Iohannis XXII, offrendo anche elementi aggiuntivi di 

valutazione rispetto a quest’ultima collezione e ponendo il problema 

delle decretali non raccolte. 

La considerazione da cui occorre prender le mosse è che - come si 

dirà meglio più avanti - circa la metà delle decretali contenute nelle 

Extravagantes Communes appartiene a Giovanni XXII: anche questa 

collezione, perciò, come quella denominata Extravagantes Iohannis XXII, 

riflette ampiamente l’opera legislativa del pontefice avignonese12.   

Ciò pone la necessità di offrire, preliminarmente, un 

inquadramento generale delle Extravagantes Communes: che cosa sono 

realmente, come risultano formate, qual è il materiale raccolto. Alla luce 

 

11 D. ARRU, Extravagantes Iohannes XXII. Note ricostruttive nel settimo centenario, in 

Stato, Chiese e pluralismo confessionale, Rivista Telematica, 2025, n. 11, pp. 1-60. Per lo 

studio della collezione, l’edizione critica moderna è riscontrabile in Extrauagantes 

Iohannis XXII, Monumenta Iuris Canonici, Series B: Corpus collectionum, vol. 6, edidit 

Jacqueline Tarrant, Biblioteca Apostolica Vaticana, Città del Vaticano, 1983, pp. 292. 
12 Sul dato numerico preciso dovremo tornare più avanti, dopo aver dato, al riguardo 

alcune indicazioni essenziali.  



 

64 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

di queste conoscenze di ordine generale, ci si potrà meglio soffermare 

sulle decretali di Giovanni XXII riunite in questa collezione. 

 

 

2 - Alle origini delle Extravagantes Communes  

 

Negli ultimi anni del Quattrocento, a Parigi, veniva commissionata a due 

esperti, Jean Chappuis e Vidal de Thèbes, un’edizione completa delle 

principali fonti canoniche, da parte di due stampatori operanti nella 

capitale francese, Ulrich Gering e Berthold Rembolt13. 

Lo Chappuis era responsabile dell’edizione del Decretum, del 

Sextus, delle Clementinae, mentre il de Thèbes si sarebbe occupato delle 

Decretales Gregorii IX14. 

Accanto a queste importanti opere e raccolte, esisteva un 

complesso di decretali e di altri atti normativi che non erano mai stati 

riuniti in una collezione ufficiale da parte dell’autorità ecclesiastica. Si 

trattava, cioè, secondo l’usuale denominazione, di fonti normative 

extravagantes. 

Della loro raccolta e sistemazione si sarebbe occupato Jean 

Chappuis, dato che alcune di esse erano poste in appendice alle 

Clementine, della cui edizione egli era responsabile.  

 In particolare, si trovavano fuori di ogni compilazione: le 

decretali e costituzioni che Bonifacio VIII aveva pubblicato prima del 

Sesto (1298) e che non erano contenute in quella collezione né 

formalmente riservate da essa; le decretali e costituzioni emesse dallo 

stesso posteriormente al Sesto e fino alla sua morte, ossia dal 1298 al 1303; 

quelle di Benedetto XI (22 ottobre 1303-7 luglio 1304); un certo numero 

di quelle che Clemente V aveva promulgato al di fuori del Concilio di 

Vienne; quelle che Giovanni XXII aveva emesso fra l’inizio del suo 

pontificato (1316) e la promulgazione delle Clementine (1317). Tutti gli 

 

13 In proposito, cfr. J. TARRANT, Extrauagantes Iohannis XXII, cit., p. 123; cfr. anche 

R. NAZ, Chappuis (Jean), in Dictionnaire de droit canonique, t. III, Letouzey et Ané, Paris, 

1942, cc. 610-611; P.G. CARON, Chappuis Jean, in Novissimo Digesto Italiano, vol. III, 

UTET, Torino, 1957, pp. 163-164; F. ROUMY, Chappuis, Jean, in Dictionnaire historique des 

juristes français, édd. P. ARABEYRE, J-L. HALPÉRIN, J. KRYNEN, PUF, Paris, 2007, pp. 180-

181. 
14 Cfr. A. M. STICKLER, Historia iuris canonici latini. Institutiones academicae, I, 

Historia fontium, apud Custodiam Librariam Pontif. Athenaei Salesiani, 1950, p. 270. 

Conforme J. TARRANT, Extrauagantes Iohannis XXII, cit., p. 123. 



 

65 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

atti pontifici non contenuti nelle Clementine conservavano il loro valore 

legale, poiché questa collezione non le abrogava15. 

A questi documenti ufficiali già pubblicati al momento della 

promulgazione delle Clementine, se ne aggiunsero altri di Giovanni 

XXII, ossia le costituzioni Suscepti regiminis, Sedes apostolica ed Execrabilis, 

tutte del 1317. Queste furono glossate da Guglielmo di Monte Lauduno, 

professore di diritto canonico a Tolosa, e poi da Zenzelino dei Cassani, 

professore di diritto canonico a Montpellier, unitamente ad altre 

diciassette costituzioni dello stesso papa. Queste venti costituzioni con la 

glossa di Zenzelino dei Cassani si trovavano in un certo numero di 

manoscritti 16. 

I successori di Giovanni XXII, Benedetto XII (1334-1342), Clemente 

VI (1342-1352), Innocenzo VI (1352-1362) e altri pubblicarono a loro volta 

delle decretali. Questi documenti ufficiali erano citati e utilizzati 

all’occorrenza; figuravano nei manoscritti e nelle edizioni incunabole, 

riprodotti al seguito del Sesto e delle Clementine. Si avvertiva, tuttavia, 

la mancanza di una loro collezione autonoma17. 

Occorre attendere l’anno 1500 per vedere pubblicate, a Parigi, due 

compilazioni, curate entrambe da Jean Chappuis: le Extravagantes 

Iohannis XXII e le Extravagantes Communes18. 

Nel 1501, lo stesso Chappuis, riunendo vari testi in gran parte già 

stampati separatamente, pubblicava la prima edizione completa e 

unitaria delle fonti canoniche, cui dava il nome di Corpus iuris canonici; 

ad essa sarebbe seguita una seconda edizione, nel 150319. 

Si trattava, in ogni caso, di una collezione privata, articolata in sei 

parti: oltre al Decretum Magistri Gratiani, alle Decretales Gregorii IX, al Liber 

Sextus e alle Clementinae, figuravano due raccolte di decretali 

estravaganti: le Extravagantes Johannis XXII e le Extravagantes Communes, 

ricordate dianzi. La prima di esse era, in realtà, una collezione privata 

preesistente, “un indiscusso prodotto del Medioevo”20: la seconda era 

perciò la sola collezione veramente nuova rifluita nel Corpus iuris 

canonici.  

 

15 Così J. TORQUEBIAU, G. MOLLAT, Corpus Juris Canonici, in Dictionnaire de droit 

canonique, t. IV, Letouzey et Ané, Paris, 1949, c. 640.    
16 Così J. TORQUEBIAU, G. MOLLAT, Corpus Juris Canonici, cit., cc. 640-641.    
17 Così J. TORQUEBIAU, G. MOLLAT, Corpus Juris Canonici, cit., c. 641.    
18 Così J. TORQUEBIAU, G. MOLLAT, Corpus Juris Canonici, cit., loc. cit.      
19 Così J. TARRANT, Extrauagantes Iohannis XXII, cit., p. 20.    
20 Così J. TARRANT, Extrauagantes Iohannis XXII, cit., p. 21.     



 

66 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

Le Extravagantes Communes nella prima edizione (1500) 

raccoglievano 70 decretali mentre il loro numero saliva a 74 nella seconda 

definitiva edizione (1503)21.  

Esse erano datate dal 1295 al 1483: la più antica decretale datata è 

Piae sollicitudinis, di Bonifacio VIII, del 5 maggio 1295. L’anno 1295 va 

perciò fissato come terminus a quo dei contenuti delle Extravagantes 

Communes22.  

In passato - a causa dell’errata attribuzione di alcune decretali a 

Urbano IV (1261-1264) anziché a Urbano V (1362-1370) e a Martino IV 

(1281-1285) anziché a Martino V (1417-1431) - si computava il terminus a 

quo delle Extravagantes Communes dal 1261, laddove esso andava 

correttamente differito di almeno trent’anni23.  

Le fonti cui Jean Chappuis avrebbe attinto per raccogliere le 

Extravagantes Communes non sono state ancora identificate. Egli può aver 

combinato due o più collezioni esistenti, o può aver fatto la sua selezione 

ecletticamente, traendole da molte fonti differenti24. Va pure ricordato 

che alcune di queste extravagantes non erano mai state precedentemente 

edite25. 

Si osserva che, di solito, le decretali “extravagantes” emanate fra 

Bonifacio VIII e Sisto IV circolano in connessione col Sextus e con le 

Clementinae, ossia con le ultime collezioni ufficiali autentiche, promulgate 

dall’autorità papale26.  

 

21 Sul punto, per tutti, cfr. J. TARRANT, Extrauagantes Iohannis XXII, cit., p. 20. In 

una successiva occasione, la stessa Autrice ha chiarito che il numero di 74 si ottiene 

inserendo nel computo anche la decretale Pastoralis, di cui lo Chappuis riporta solo le 

righe iniziali, avendola unita ad un’altra contenuta nelle Clementine. Cfr. J. BROWN, 

The Extravagantes communes and Its Medieval Predecessors, in A Distinct Voice. Medieval 

Studies in Honor of Leonard E. Boyle, O. P., edited by J. BROWN and W.P. STONEMAN, 

University of Notre Dame Press, Notre Dame, Indiana, 1997, p. 433, note 1 e 3. Un 

inquadramento generale della raccolta in S. DI PAOLO, Decretales Extravagantes 

Comunes, in Diccionario general de derecho canonico, vol. II, Editorial Aranzadi, Pamplona, 

2012, pp. 923-926.  
22 Lo precisa J. TARRANT, Extrauagantes Iohannis XXII, cit., p. 20.    
23 Sulla delicata questione, cfr. i puntuali chiarimenti di J. TARRANT, Extrauagantes 

Iohannis XXII, cit., p. 20, nota 50. Sulla tradizionale attribuzione, cfr., tra i molti, A. M. 

STICKLER, Historia iuris canonici latini, cit., p. 271; W. M. PLOCHL, Storia del diritto 

canonico, cit., p. 464.  
24 In questo senso, cfr. J. TARRANT, Extrauagantes Iohannis XXII, cit., p. 21.    
25 Cfr. J. TARRANT, Extrauagantes Iohannis XXII, cit., p. 20.    
26 In questo senso, cfr. S. DI PAOLO, Verso la modernità giuridica della Chiesa. Giovanni 

Francesco Pavini (ca. 1424-1485): la stampa, le decisiones, le extravagantes e la disciplina 



 

67 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

Sulla diffusione delle extravagantes incide, talvolta, l’attività 

esegetica dei canonisti: accade, cioè, che decretali glossate dal medesimo 

interprete, raccolte insieme, finiscano per acquistare un carattere unitario 

che la successiva produzione manoscritta consolida27.  In questo modo, 

l’esegesi dottrinale favorisce non solo la migliore conoscenza e 

applicazione dei testi normativi ma ne agevola la più ampia circolazione.  

Un raggruppamento di extravagantes sorto in relazione a un 

apparato esegetico è costituito dalle tre ricordate decretali - Suscepti 

regiminis, Sedes apostolica ed Exsecrabilis - che Giovanni XXII emana a 

cavallo della promulgazione, nel 1317, della collezione delle 

Constitutiones di Clemente V; decretali poi glossate dal canonista 

Guglielmo di Monte Lauduno. Diversi manoscritti delle Clementinae 

presentano in appendice queste tre (o soltanto una o due) extravagantes 

di Giovanni XXII, alle quali talvolta si uniscono altre extravagantes28 

Altri manoscritti riportano la collezione delle Extravagantes 

Iohannis XXII glossate da Zenzelino dei Cassani, incluse le tre già glossate 

da Guglielmo di Monte Lauduno. A questi testimoni se ne aggiungono 

altri che riportano soltanto una parte della collezione di Giovanni XXII29.  

Ci sono poi dei casi di raggruppamenti di decretali che 

prescindono del tutto da un’attività esegetica: le Constitutiones Iohannis 

XXII e le Extravagantes Benedicti XII. I titoli non corrispondono a raccolte 

definite: il primo compare in manoscritti tanto delle Extravagantes 

Iohannis XXII quanto delle Constitutiones Clementinae o più in generale di 

decretali di Giovanni XXII; il secondo rinvia a un gruppo numericamente 

variabile di decretali di Benedetto XII30.  

L’uso di formare raccolte di decretali con opere esegetiche accluse, 

ricorrente nella tradizione manoscritta, sembra venir meno con le opere 

incunabole31. 

Un suo interessante recupero si registra quando, nel 1475, il 

canonista padovano Giovanni Francesco Pavini32 allega alla sua opera 

 

amministrativa, Istituto Storico Germanico di Roma, Roma, 2018, in particolare al 

capitolo 4, riguardante La legislazione canonica extravagans (pp. 61-77).   
27 S. DI PAOLO, Verso la modernità, cit., p. 62.  
28 S. DI PAOLO, Verso la modernità, cit., loc. cit.  
29 S. DI PAOLO, Verso la modernità, cit., loc. cit.  
30 Così S. DI PAOLO, Verso la modernità, cit., p. 62 s.  
31 Lo rileva S. DI PAOLO, Verso la modernità, cit., p. 62.  
32 Per un ampio studio della sua opera di giurista, giudice, editore, cfr. il cit. volume 

di S. DI PAOLO, Verso la modernità, cit., passim, M. MELCHIORRE, Pavini, Giovanni 



 

68 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

Tractatus de visitatione praelatorum, un’originale collezione di decretales 

extravagantes communes cum glossis, che fa stampare presso la tipografia 

romana di Georgius Lauer. Dottrina giuridica e legislazione tornano a 

circolare assieme33.  

La collezione si compone di decretali di Bonifacio VIII, Benedetto 

XI, Clemente V e Giovanni XXII.  

Tra le extravagantes di Giovanni XXII figurano le tre decretali 

Suscepti regiminis, Sedes apostolica ed Execrabilis, con le glosse, per lo più 

non siglate, di Gugliemo di Monte Lauduno, entrate poi a corredo delle 

stesse decretali nella collezione delle Extravagantes Communes nel Corpus 

Iuris Canonici34.  

 Seguono, poi, sempre di Giovanni XXII, le decretali Ut quos 

virtutis; Cum nonnullae; Super gentes et regna35, confluite anch’esse, più 

tardi, nelle Extravagantes Communes36. 

Il contributo di Giovanni Francesco Pavini rispetto alla 

formazione delle Extravagantes Iohannis XXII e delle Extravagantes 

Communes emerge dall’introduzione di Jean Chappuis alla prima 

edizione del Corpus iuris canonici. 

Per quanto riguarda specificamente le Extravagantes Communes, 

l’editore francese aveva raccolto le decretali “communiter libris 

insertae”, che presentavano glosse estremamente rare, tra le quali in 

particolare la Unam Sanctam di Bonifacio VIII. La nuova collezione delle 

Decretales Extravagantes Communes intendeva offrire un complesso di testi 

ritenuti utili a favorire una più piena conoscenza dello ius decretalium 37.  

 Lo Chappuis si servì sicuramente del Tractatus de visitatione 

praelatorum del Pavini, pubblicato nel 1475, per attingervi il complesso di 

extravagantes e glosse riportate in appendice: può dirsi che l’edizione 

delle decretales extravagantes del 1475 concorse in misura considerevole 

alla formazione della raccolta delle Extravagantes Communes38. Nel Corpus 
 

Francesco, in Dizionario biografico degli italiani, vol. 81, Istituto per l’Enciclopedia Italiana, 

Roma, 2014, p. 802 (con rinvio a www.treccani.it), nonché ID., Canonici giuristi a Padova 

nel Quattrocento. Note su Antonio Capodilista e Giovanni Francesco Pavini, in Quaderni per 

la storia dell’Università di Padova, (44), 2011, pp. 93-143.  
33 S. DI PAOLO, Verso la modernità, cit., p. 65. 
34 S. DI PAOLO, Verso la modernità, cit., p. 66.  
35 S. DI PAOLO, Verso la modernità, cit., p. 67.   
36 S. DI PAOLO, Verso la modernità, cit., p. 61.   
37 Cfr. S. DI PAOLO, Verso la modernità, cit., p. 74.       
38 Così S. DI PAOLO, Verso la modernità, cit., p. 76. Ivi, p. 73 s., l’A. osserva che 

espliciti riferimenti testuali riscontrabili nell’edizione del Corpus Iuris Canonici attestano 



 

69 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

iuris canonici, sin dalla prima edizione del 1501, la collezione delle 

Decretales extravagantes communes si presenta corredata dell’apparato di 

glosse che il Pavini aveva pubblicato nel 147539. 

Riconosciuta l’indubbia originalità dell’opera dello Chappuis, 

risulta perciò evidente che il canonista padovano fu uno dei maggiori 

ispiratori dell’editore parigino.  

Su un piano più generale, è stato notato che negli anni che 

precedono l’edizione dello Chappuis, Parigi non si distingue nella 

produzione di copie stampate di extravagantes tardo-medievali; lo stesso 

vale per gli altri testi canonici (Sesto e Clementine) 40. 

A metà del Quattrocento è Venezia, non Parigi, il centro più attivo 

nella stampa di extravagantes41: in parte, per la popolarità di una 

collezione compilata da Alessandro de Nevo, professore nella vicina 

Università di Padova: tale compilazione conteneva venti extravagantes e 

fu più volte pubblicata. L’interesse non era confinato all’area intorno a 

Venezia: essa era pure stampata a Ferrara, Lione e Strasburgo, e due volte 

a Basilea; e a Venezia questo non era confinato a un singolo stampatore: 

le cinque edizioni veneziane sono segnate da differenti stampatori o 

associazioni di stampatori42.  

Nonostante le collezioni ufficiali di diritto canonico fossero 

ripartite in libri suddivisi in titoli, Nevo organizzò le sue estravaganti per 

titoli soltanto, conservando l’ordine in cui i titoli erano trovati nelle 

collezioni ufficiali. Tutte le estravaganti scelte erano anteriori al XV 

secolo, emanate da Bonifacio VIII, Benedetto XI, Clemente V, Giovanni 

XXII 43. 

Pietro Albignani, che aveva ottenuto il dottorato in diritto 

canonico e civile nell’Università di Padova, predispose la principale 

alternativa a stampa all’edizione del Nevo negli ultimi due decenni del 

XV secolo. Come nella compilazione di Nevo, inserì le Clementine ma 

apportò variazioni alla collezione delle estravaganti con l’aggiunta di 

nove decretali alle venti già edite dal Nevo 44. 

 

il decisivo contributo del Pavini alla sua formazione, con riferimento sia alle 

Extravagantes communes sia alle Extravagantes Iohannis XXII. 
39 Così S. DI PAOLO, Verso la modernità, cit., pp. 72-73.     
40 Così J. BROWN, The Extravagantes communes, cit., p. 407.    
41 Così J. BROWN, The Extravagantes communes, cit., loc. cit.    
42 Così J. BROWN, The Extravagantes communes, cit., loc. cit.      
43 Così J. BROWN, The Extravagantes communes, cit., p. 410.  
44 Così J. BROWN, The Extravagantes communes, cit., p. 410 s. 



 

70 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

Questa ricca attività editoriale fu certo nota allo Chappuis, che ne 

trasse sicuramente forti motivi d’ispirazione. 

 

 

3 - Caratteri e contenuti della collezione 

 

Come si è più volte notato, le Extravagantes Communes costituiscono 

l’unica raccolta “nuova” del Corpus iuris canonici45. 

Delle fonti da cui esse possono aver tratto origine si è pure già 

detto: qui va soggiunto che nessun testimone costituisce un modello, 

neppure approssimativo, della collezione delle Extravagantes Communes 

edita nel Corpus Iuris Canonici dallo Chappuis46.  

Alla luce di questa fondamentale constatazione, può ben dirsi che 

l’artefice esclusivo delle Extravagantes Communes sia Jean Chappuis47.  

Della sua vicenda biografica non conosciamo nulla: le sole notizie 

disponibili riguardano l’attività di editore da lui svolta nel primo quarto 

del sec. XVI48. 

Egli può ben avere conseguito una licenza in diritto 

nell’Università di Parigi, come aveva affermato fin dal 1825 Johann 

Wilhelm Bickell e come ripetono comunemente le storie del diritto 

canonico, fino al presente, ma nessun documento lo conferma49. 

È stato notato che il nome di Chappuis non figura nei documenti 

relativi a quanti avevano ottenuto la licenza a Parigi negli anni 1434-

150250. Considerato che il cognome Chappuis (con le varianti Chapuys e 

Chapuis) significa “carpentiere”, l’unico riferimento possibile sarebbe 

quello di “Johannes Carpentarii”, della diocesi di Chartres, indicato 

variamente come benedettino o agostiniano, che ricevette un 

baccellierato nel marzo 1474 e che continuò i suoi studi almeno fino al 

novembre 1475, ma che non è documentato se abbia ottenuto la licenza. 
 

45 Così J. TARRANT, Extrauagantes Iohannis XXII, cit., p. 21 e pp. 126-127. Su questo 

tema, cfr. S. DI PAOLO, Verso la modernità, cit., pp. 74-76.    
46 Così, diffusamente S. DI PAOLO, Verso la modernità, cit., p. 62. Sul punto, cfr. J. 

BROWN, The Extravagantes communes, cit., p. 373. Già in precedenza J. TARRANT, 

Extrauagantes Iohannis XXII, cit., p. 21.  
47 Cfr., per tutti, J. BROWN, The Extravagantes communes, cit., p. 373. 
48 Così, esplicitamente, J. BROWN, The Extravagantes communes, cit., p. 423. Su di 

lui cfr. R. NAZ, Chappuis (Jean), cit., cc.610-611 e P. G. CARON, Chappuis Jean, cit., pp. 

163-164; F. ROUMY, Chappuis, Jean, cit., pp. 180-181.   
49 Così, ancora, J. BROWN, The Extravagantes communes, cit., p. 423 e p. 435. 
50 Così J. BROWN, The Extravagantes communes, cit., p. 435. 



 

71 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

Nei documenti pubblicati vi è una lacuna che riguarda gli anni 1449-1472: 

lo Chappuis potrebbe aver ricevuto un grado accademico in quel periodo 

di tempo ma, in questo caso, egli sarebbe stato un editore piuttosto 

anziano negli inoltrati anni Venti del Cinquecento, quando è conosciuto 

come ancora molto attivo51. 

Jean Chappuis deve aver studiato diritto in qualche luogo, ma può 

non essere stato a Parigi; o forse egli lasciò l’Università prima di aver 

conseguito formalmente il suo grado avanzato52. 

Diverso è il caso di Vidal de Thèbes, collaboratore dello Chappuis 

per l’edizione delle Decretales Gregorii IX, il cui nome compare nei 

documenti: egli ottenne il baccellierato nel 1495 e la licenza nel 149853. 

In ogni caso, l’attività editoriale di Jean Chappuis è saldamente 

documentata. Lavorando talvolta da solo, talvolta con un collaboratore 

(Girolamo Chiari, Hieronymus Clarius), egli produsse edizioni con vari 

stampatori a Parigi. Molti testi da lui editi avevano carattere giuridico o 

religioso, dai più noti a quelli del tutto oscuri. Fra essi vanno almeno 

ricordati il Digesto, il Codice e le Istituzioni di Giustiniano, nonché la 

Prammatica Sanzione di Carlo VII. La sua ultima edizione segnalata, una 

versione revisionata delle Decretales Gregorii IX, è datata ottobre 1527, 

mentre i lavori pubblicati successivamente costituiscono delle ristampe54. 

Dell’opera editoriale di Jean Chappuis occorre anzitutto ricordare 

un dato di portata generale: l’ampio spazio di libertà con cui egli lavora.  

Nel caso specifico delle Extravagantes Communes, lo Chappuis si 

considera libero di riordinare questo complesso di decretali secondo il 

criterio da lui ritenuto più opportuno55. 

Ma la libertà di Chappuis non si manifesta solo negli aspetti 

esteriori della raccolta. Nel testo delle decretali riportate si riscontrano 

talora variazioni e adattamenti che costituiscono, probabilmente, sue 

 

51 Cfr. J. BROWN, The Extravagantes communes, cit., loc. cit.     
52 Questa è l’ipotesi di J. BROWN, The Extravagantes communes, cit., loc. cit. 
53 Cfr. J. BROWN, The Extravagantes communes, cit., p. 435. Il de Thèbes fu poi 

docente di diritto canonico a Parigi e, più tardi, dottore e consigliere chierico al 

Parlamento parigino. Su di lui cfr. F. ROUMY, Thèbes, Vidal de, in Dictionnaire historique 

des juristes français, cit., p. 736. 
54 Cfr. J. BROWN, The Extravagantes communes, cit., p. 423. 
55 Cfr. J. TARRANT, Extrauagantes Iohannis XXII, cit., p. 21.    



 

72 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

modifiche personali56. Rispetto alle fonti da cui attinge, lo Chappuis non 

esita, quando lo ritenga necessario, a discostarsi57. 

La raccolta di decretali e costituzioni pontificie fatta da Jean 

Chappuis porta il titolo Extravagantes Communes: fa riferimento, cioè, a 

fonti che s’incontrano comunemente nei manoscritti e nelle edizioni 

incunabole58. 

Essa è divisa in cinque libri, secondo la sistematica delle collezioni 

canoniche anteriori. Nessuna delle precedenti edizioni a stampa di 

extravagantes si era uniformata a questo modello, sebbene esse ne 

impiegassero le suddivisioni, i tituli. Lo Chappuis, forse perché la sua 

collezione era molto più ampia di quelle fino ad allora stampate, adottò 

per essa l’ormai consolidata partizione delle compilazioni canoniche59.  

I libri sono formalmente cinque, sebbene manchi del tutto il 

materiale per il libro quarto, dedicato al matrimonio: tra la fine del terzo 

e l’inizio del quarto libro figura, perciò, l’avvertenza ”Quartus liber 

vacat”60.  

A loro volta, i libri sono suddivisi in titoli, nel numero di 3561; i 

titoli sono muniti di rubriche riprodotte dalle Decretali di Gregorio IX e 

dalle compilazioni ulteriori. I titoli sono ripartiti in capitoli preceduti da 

un’iscrizione talvolta erronea e da un sommario e seguiti 

dall’indicazione del luogo e della data della promulgazione del 

documento 62. 

La prima edizione, nel 1500, conteneva 70 capitoli. Un’edizione 

ulteriore del 1503 aggiunse tre estravaganti di Giovanni XXII (Suscepti 

 

56 Così J. TARRANT, Extrauagantes Iohannis XXII, cit., p. 125. Ivi, l’A. aggiunge: 

“Chappuis did not see himself as a passive editor, one who would fellow an exemplar 

blindly. His known tampering with the collection implies that he did not have a strong 

regard for manuscript authority”.   
57 Cfr. ancora J. TARRANT, Extrauagantes Iohannis XXII, cit., pp. 126-127.   
58 Così J. TORQUEBIAU, G. MOLLAT, Corpus Juris Canonici, cit., c. 641. Conforme 

C. FANTAPPIE’, Storia del diritto canonico e delle istituzioni della Chiesa, Il Mulino, 

Bologna, 2011, p. 124.      
59 Così J. BROWN, The Extravagantes communes, cit., p. 424.        
60 Così J. BROWN, The Extravagantes communes, cit., loc. cit.           
61 Osserva J. TARRANT, Extrauagantes Iohannis XXII, cit., p. 21 che i titoli usati da 

Chappuis per questa nuova collezione erano per la maggior parte ripresi dal Liber Extra, 

dal Sextus e dalle Clementinae. Molti di questi erano già stati utilizzati nelle prime 

edizioni di extravagantes. Da questo punto di vista, le Extravagantes Communes hanno 

l’apparenza di una collezione medievale.     
62 Così J. TORQUEBIAU, G. MOLLAT, Corpus Juris Canonici, cit., c. 642.       



 

73 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

regiminis, Sedes apostolica ed Exsecrabilis che Guglielmo di Monte 

Lauduno aveva già munito di glosse) e una estravagante di Benedetto 

XII, Vas electionis Paulus, munita della glossa di Giovanni Francesco 

Pavini63. In questa collezione vengono comunemente contate 74 

estravaganti, di cui: 12 di Bonifacio VIII, 5 di Benedetto XI, 6 di Clemente 

V, 33 di Giovanni XXII, 2 di Benedetto XII, 1 di Clemente VI, 1 di Urbano 

V, 2 di Martino V, 1 di Eugenio IV, 1 di Callisto III, 4 di Paolo II, 6 di Sisto 

IV64. 

Nella seconda e definitiva edizione della sua compilazione, lo 

Chappuis incluse praticamente tutte le extravagantes fino ad allora 

stampate (salvo piccolissime eccezioni di cui forse non si avvide) più 

ventuno decretali che, fino ad allora, non erano mai state inserite in 

alcuna edizione a stampa65.   

La collezione in parola è munita delle glosse di Guglielmo di 

Monte Lauduno, Giovanni Francesco Pavini, Giovanni Monaco. Jean 

Chappuis vi ha aggiunto delle note personali ad alcuni capitoli 66. 

Il valore scientifico della raccolta è stato ritenuto inferiore a quello 

delle collezioni anteriori. Vi si riscontrano dei documenti di circostanza 

ovvero d’interesse puramente locale; vi sono riprodotte delle 

estravaganti già inserite in altre collezioni, per es. la costituzione 

Pastoralis cura, che è già nelle Clementine; l’estravagante Super cathedram 

di Bonifacio VIII, abrogata da Benedetto XI, ripristinata da Clemente V e 

inserita nelle Clementine; l’estravagante Inter cunctas di Benedetto XI, che 

aveva abrogato la costituzione Super cathedram di Bonifacio VIII ed era 

stata a sua volta abrogata da una costituzione adottata dal Concilio di 

Vienne, riprodotta nelle Clementine67. 

Le Extravagantes Communes, come le Extravagantes Iohannis XXII, 

non furono più spiegate nelle Università68. Segno, forse, che il loro 

contenuto appariva scarsamente utilizzabile, sul piano pratico. 

È tuttavia interessante ricordare che lo stesso Jean Chappuis, di 

fronte alle possibili critiche di “inattualità” rivolte alla sua collezione 

(inserimento di decretali abrogate o d’interesse meramente locale) aveva 

 

63 Così A. M. STICKLER, Historia iuris canonici latini, cit., p. 271.           
64 Così J. TORQUEBIAU, G. MOLLAT, Corpus Juris Canonici, cit., loc. cit.     
65 Così J. BROWN, The Extravagantes communes, cit., p. 424 s.        
66 Così J. TORQUEBIAU, G. MOLLAT, Corpus Juris Canonici, cit., loc. cit.     
67 Questo è il giudizio di J. TORQUEBIAU, G. MOLLAT, Corpus Juris Canonici, cit., 

loc. cit.     
68 Così J. TORQUEBIAU, G. MOLLAT, Corpus Juris Canonici, cit., c. 642.    



 

74 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

chiarito, nella sua Antilogia alle Extravagantes Communes, che già nel Liber 

Sextus e nelle Decretales di Gregorio IX i legisti papali avevano agito in tal 

senso. Il tema dell’utilità di queste extravagantes emerge pure nei 

sommari anteposti dallo Chappuis ai relativi testi: vi si scorge sempre 

l’interesse ad individuare le fattispecie e la relativa disciplina normativa, 

i requisiti necessari per il compimento di atti o l’accesso a cariche e 

funzioni, le sanzioni relative a particolari fatti delittuosi, ecc.; e se ne 

afferma il valore e l’utilità come supporto all’attività d’insegnamento69.   

La sistemazione data da Jean Chappuis, all’inizio del Cinquecento, 

alle fonti canoniche “classiche” si era rapidamente consolidata (grazie 

anche alla diffusione delle opere a stampa) tanto che, dopo la fine del 

Concilio di Trento, Pio IV decise nel 1563 di revisionare e ripubblicare 

ufficialmente i testi del Corpus iuris canonici edito a Parigi. 

Nel 1566 veniva costituita da Pio V una commissione di cardinali 

per accertare l’autenticità dei testi contenuti nel Decretum 70, un lavoro in 

cui venivano impegnati 28 esperti fino al 1580. Delle altre parti del Corpus 

veniva fatta una revisione essenzialmente formale71. 

Il lavoro condotto dai Correctores Romani fu approvato da Gregorio 

XIII col breve Cum pro munere (1° luglio 1580) 72 che dichiarava autentico 

il testo di sei opere e collezioni: Decretum Magistri Gratiani, Decretales 

Gregorii IX, Liber Sextus, Constitutiones Clementinae, Extravagantes Iohannis 

XXII, Extravagantes Communes, indicate unitariamente col nome di Corpus 

iuris canonici 73. 

 

69 Su questi aspetti, cfr. J. BROWN, The Extravagantes communes, cit., pp. 426-431.    
70 Nota, al riguardo, A. C. JEMOLO, Corpus iuris canonici, in Enciclopedia Cattolica, 

vol. IV, Ente per l’Enciclopedia Cattolica e per il Libro Cattolico, Città del Vaticano, 1950, 

(cc. 617-622), c. 618, che l’opera dei Correctores Romani s’imponeva soprattutto per 

rivedere, correggere ed espurgare dalle aggiunte spurie il Decreto di Graziano.    
71 Su queste vicende, cfr. A. M. STICKLER, Historia iuris canonici latini, cit., p. 214; 

W. M. PLOCHL, Storia del diritto canonico, cit., p. 465 s.; J. TARRANT, Extrauagantes 

Iohannis XXII, cit., p. 127; L. MUSSELLI, Storia del diritto canonico, cit., p. 53 s.; C. 

FANTAPPIE’, Storia del diritto canonico, cit., p. 175 s.     
72 Così J. TORQUEBIAU, G. MOLLAT, Corpus Juris Canonici, cit., loc. cit. Osserva A. 

C. JEMOLO, Corpus iuris canonici, cit., c. 618, che con tale atto Gregorio XIII, approvando 

l’opera dei Correctores Romani, approvò pure l’edizione stampata in officina populi 

Romani, da adottarsi come modello, dando per dieci anni a tale stamperia privilegio di 

ristampa dell’opera”.     
73 Nota, peraltro, A. C. JEMOLO, Corpus iuris canonici, cit., c. 618, che il breve Cum 

pro munere “usa indifferentemente le tre espressioni C. i. c., Ius canonicum, Libri iuris 

canonici”: l’espressione Corpus iuris canonici non sembra assurgere, cioè, a 

denominazione “ufficiale” esclusiva della raccolta. Lo stesso A., ivi, c. 617, precisa: 



 

75 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

Due anni dopo, lo stesso Gregorio XIII, col breve Emendationem 

decretorum (1582)74, rinnovava l’ordine di stampa: tutte le sei opere e 

collezioni erano pubblicate non come Corpus iuris canonici ma sotto i 

propri titoli separati, in tre volumi (Decretum; Decretales; Sextus, 

Clementinae, Extravagantes). La rinuncia all’impiego ufficiale di quel 

nome era legata al fatto che occorreva ancora riordinare le fonti 

canoniche successive a quelle fin lì raccolte75. 

Quella pubblicata nel 1580-1582 è comunque conosciuta come 

Editio Romana del Corpus iuris canonici76.  

L’intera raccolta ottiene dall’autorità pontificia la “dichiarazione di 

autenticità del testo”: di questo, cioè, viene attestata l’integrità e la 

genuinità. La medesima autorità non si pronuncia sulla natura giuridica 

delle sei parti di cui la raccolta stessa si compone, natura che, pertanto, 

rimane immutata77. 
 

“L’opera non è mai stata promulgata come un tutto unico: il C. i. c. è una unità in virtù 

della tradizione e della dottrina; non può invece considerarsi ad alcun effetto come un 

codice che tragga la propria unità dalla volontà legislativa, per cui tutte le sue parti 

abbiano il medesimo valore”. In ogni caso, rimane anche vero quanto osserva W. M. 

PLOCHL, Storia del diritto canonico, cit., 465, ossia che Gregorio XIII “legalizzò con ciò 

un terminus technicus, il quale dalla fine del XV secolo era già ad ogni modo entrato 

nell’uso comune della lingua generale”. Solo più tardi, nel corso del sec. XVII, il nome 

tecnico di “Corpus iuris canonici” viene impiegato per indicare, in via esclusiva, la 

raccolta ufficiale pubblicata nel 1580-1582. Cfr., al riguardo, C. FANTAPPIE’, Storia del 

diritto canonico, cit., p. 176; P. ERDÖ, Storia delle fonti del diritto canonico, Marcianum 

Press, Venezia, 2008, p. 129. 
74 Precisa A. C. JEMOLO, Corpus iuris canonici, cit., c. 618 che, con tale atto, in 

sostanza, il pontefice “si limitò ad approvare l’emendazione del Decreto di Graziano, 

effettuata sulla base dei codici più antichi e degli autori di cui Graziano aveva fatto uso”. 
75 Per attuare questo disegno di riordino, dietro incarico di Gregorio XIII, rinnovato 

poi da Sisto V, un’apposita Commissione, presieduta dal card. Domenico Pinelli, lavora 

ad una nuova collezione di completamento delle precedenti. Essa vedrà la luce in forma 

definitiva solo nel 1598, sotto il titolo di Liber Septimus decretalium Clementis VIII. Questa, 

tuttavia, servirà soltanto ad uso interno e non riceverà mai l’approvazione pontificia. In 

proposito, cfr. C. FANTAPPIE’, Storia del diritto canonico, cit., p. 176 s. Per un 

inquadramento più generale, cfr. L. SINISI, Oltre il “Corpus iuris canonici”. Iniziative 

manualistiche e progetti di nuove compilazioni in età post-tridentina, Rubbettino, Soveria 

Mannelli, 2009.  
76 Per una rivisitazione recente della raccolta, cfr. O. CONDORELLI, Un’opera ancora 

da studiare: l’Editio Romana del Corpus Iuris Canonici, in Bulletin of Medieval Canon Law, 

vol. 39, 2022, pp. 125-164.      
77 Nota A. C. JEMOLO, Corpus iuris canonici, cit., c. 618: “Quanto al valore della Cum 

pro munere, trattasi palesemente dell’approvazione di una edizione, che potrà ben dirsi 

edizione ufficiale, non già della promulgazione di un corpo di leggi. Ed in effetto mai si 



 

76 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

Il Decretum Gratiani e le due collezioni di Extravagantes rimangono 

opera di privati78. Queste ultime vengono pubblicate sotto il titolo: 

Extravagantes tum viginti D. Iohannis papae XXII tum Communes suae 

integritati una cum glossis restitutae79. 

Per quanto riguarda specificamente le Extravagantes Communes, 

esse conservano l’originario carattere di collezione privata: le decretali 

contenutevi, considerate singolarmente, mantengono la natura di norme 

pontificie, rafforzate ora dalla dichiarazione ufficiale dell’autenticità del 

rispettivo testo, riconosciuto come integro e genuino80.  

Le successive edizioni del Corpus iuris canonici hanno sempre 

carattere privato e si uniformano, al pari dell’Editio Romana, alla selezione 

e sistemazione adottata da Jean Chappuis all’inizio del Cinquecento81. 

Ciò vale anche per l’ultima grande edizione, curata da Emil 

Friedberg (1879-1881)82. 

Per quanto specificamente riguarda le Extravagantes, è stato 

osservato che ricevettero una limitata attenzione da parte dei loro 

 

dubitò che non potessero considerarsi omogenee quanto ad efficacia le norme contenute 

nelle varie parti del C. i. c. ma che ben potessero le più antiche essere state abrogate 

dalle più recenti, quelle di portata generale derogate dalle speciali: secondo i consueti 

generali criteri d’interpretazione e di reciproco contemperamento di leggi diverse”.  
78 Cfr. J. TARRANT, Extrauagantes Iohannis XXII, cit., p. 19. Sul punto, fra i molti, cfr. 

W. M. PLOCHL, Storia del diritto canonico, cit., p. 463 s.; L. MUSSELLI, Storia del diritto 

canonico, cit., p. 52 s.; P. ERDÖ, Storia delle fonti del diritto canonico, cit., p. 127 s.  
79 Così J. TORQUEBIAU, G. MOLLAT, Corpus Juris Canonici, cit., c. 642.    
80 In ambito canonistico è adottata la tradizionale distinzione fra collezioni private 

(ossia prodotte da privati e non approvate dall’autorità ecclesiastica) e collezioni 

autentiche (ossia compilate o almeno approvate dall’autorità ecclesiastica). Le collezioni 

autentiche vanno, a loro volta, suddistinte in: a) collezioni promulgate (tutti i testi 

diventano leggi proprie dell’autorità promulgante); b) collezioni dichiarate autentiche (il 

legislatore dichiara autentiche le norme di una collezione preesistente, senza mutarne 

il valore giuridico); c) collezioni con dichiarazione di testo ufficiale (il legislatore si limita ad 

attestare l’integrità e la genuinità del testo-base). Sul punto, cfr. B. E. FERME, 

Introduzione alla storia del diritto canonico, I, Il diritto antico fino al Decretum di Graziano, 

Roma, 1998, p. 28 s.     
81 Così J. TORQUEBIAU, G. MOLLAT, Corpus Juris Canonici, cit., c. 642. Adde: J. 

TARRANT, Extrauagantes Iohannis XXII, cit., p. 20 e p. 21.   
82 Come si dirà meglio più avanti, ci serviremo di questa edizione per lo svolgimento 

del presente lavoro. In essa, le Extravagantes Communes riportano un totale di 72 

decretali: 11 di Bonifacio VIII, 5 di Benedetto XI, 6 di Clemente V, 32 di Giovanni XXII, 

2 di Benedetto XII, 1 di Clemente VI, 1 di Urbano V, 2 di Martino V, 1 di Eugenio IV, 1 

di Callisto III, 4 di Paolo II, 6 di Sisto IV. Va ricordato che, su un totale di 32 decretali di 

Giovanni XXII, 3 già figuravano nelle Extravagantes Iohannis XXII.  



 

77 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

editori83 e che lo stesso Friedberg manifestò la propria insoddisfazione 

per la relativa edizione da lui curata: poco più di una ristampa dell’Editio 

Romana del sec. XVI84. 

È comunque a quest’ultima che occorre far capo per l’impiego di 

testi normativi “dichiarati autentici” e, perciò, giuridicamente affidabili. 

 

4 - Le decretali di Giovanni XXII 

 

La produzione normativa di Giovanni XXII, si è detto, è assai vasta.  

Egli emana un gran numero di decretali e altri atti normativi 

destinati a confluire, in parte, in due grandi raccolte: le Extravagantes 

Iohannis XXII e le Extravagantes Communes. Altre decretali di Giovanni 

XXII, importanti e famose, non risultano riunite in alcuna di esse.  

Mentre le Extravagantes Iohannis XXII raccolgono 20 decretali di 

questo pontefice, nelle Extravagantes communes se ne riscontrano ben 32 

(tre delle quali, peraltro, inserite anche nella prima raccolta), su un totale 

di 72 decretali, nell’edizione lipsiense del 1881 del Corpus85. Va notato 

che, delle 32 decretali di Giovanni XXII, 22 sono datate e 10 senza data; 

almeno per una di queste ultime è comunque certa la datazione.  

Riportiamo l’elenco completo delle decretali, secondo l’ordine 

riscontrabile nelle Extravagantes Communes86: 

 

83 In questo senso, A. M. STICKLER, Historia iuris canonici latini, cit., p. 272, osserva: 

“Quoad editiones notandum, quod omnium partium Corporis iuris maxime collectionum 

Extravagantium cura est neglecta ...”. In senso adesivo, cfr. J. TARRANT, Extrauagantes 

Iohannis XXII, cit., p. 127. 
84 Così J. TARRANT, Extrauagantes Iohannis XXII, cit., p. VII, dove ricorda la franca 

insoddisfazione dello studioso tedesco per l’edizione delle due collezioni di 

Extravagantes da lui curata; ivi, a p. 127 s., l’Autrice precisa: “Friedberg had no illusions 

about the quality of his edition of the two sets of extravagantes. Dissatisfied as he was, 

he felt obliged to preserve beyond the text that had appeared 300 years earlier. In 

general, it can be said that his edition is a fairly faithful copy of the Editio Romana”.    
85 Come notato in precedenza, per l’esame delle decretali ci serviamo dell’edizione 

del Corpus iuris canonici pubblicata a Lipsia nel 1881 (volume secondo), a cura di Emil 

Friedberg.    
86 Cfr. Corpus iuris canonici, editio lipsiensis secunda, instruxit Aemilius Friedberg, 

Pars Secunda, Decretalium Collectiones, Tauchnitz, Lipsiae, 1881. Ivi, Extravagantes tum 

viginti D. Ioannis Papae XXII tum communes suae integritati restitutae, c. 1201 ss.: in 

particolare, cfr. Extravagantes decretales quae a diversis Romanis Pontificibus post Sextum 

emanaverunt, cc. 1237-1312. Nella citazione delle decretali sarà usata l’abbreviazione AE. 

FRIEDBERG, Extrav. Comm.  Va ricordato che Emil Friedberg “riprodusse il testo 

dell’edizione romana, dichiarata autentica, quindi la sola con valore di legge, ma 



 

78 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

 

1. Super gentes et regna (s. d.) 

2. Dispendiis (s. d.) 

3. Ex debito (s. d. ma 1316) 

4. Malitiis (s. d.) 

5. Quia cunctos (1323) 

6. Sedes apostolica (1317) doppia 

7. Ut, quos virtutis (s. d.) 

8. Ut praelatorum (s. d.) 

9. Etsi deceat (s. d.) 

10. Frequentes (1327) 

11. In delictorum (1324) 

12. Docta sanctorum (1324/25) 

13. Exsecrabilis (1317) doppia 

14. Salvator noster (1317) 

15. Nuper certis (1317) 

16. Nuper ex certis causis (1323) 

17. Nuper ex certis rationabilibus (1319/20) 

18. Ad cuiuslibet (1319/20) 

19. Postulasti (1317)  

20. Quum nonnullae (1319/20) 

21. Quum nonnullae ecclesiasticae personae (s. d.)  

22. Suscepti regiminis (1317) doppia 

23. Ad nostrum (1325) 

24. Ratio recta (s. d.) 

25. Discipulorum Christi (1328) 

26. Dignum arbitrantes (1320) 

27. Vas electionis (1321) 

28. Quum Matthaeus de Pontiniano (1327) 

29. Infidelis (1317) 

30. Spondent (s. d.) 

31 Exhibita nobis (1321) 

32. Divinis exemplis (1318) 
 

 

raccolse le varianti nell’apparato critico”: cfr. G. BONOLIS, Decretali, in Enciclopedia 

Italiana, Istituto per l’Enciclopedia italiana, Roma, 1931, p. 469; pure A. C. JEMOLO, 

Corpus iuris canonici, cit., c. 622, precisa che (anche per le Extravagantes) il Friedberg 

“adottò il testo del 1580 indicando in nota i punti in cui si stacca dal testo originale”.   



 

79 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

Sebbene le decretali siano riportate secondo un ordine sistematico 

individuato ratione materiae e non cronologico, possiamo osservare che 

esse coprono un arco temporale compreso (perlomeno) fra il 1316 e il 

1328 (al netto delle decretali di cui non sia possibile stabilire con certezza 

la data): la collezione inizia con l’avvento di Giovanni XXII e copre dodici 

anni (su un totale di diciotto) del suo pontificato. Gli ultimi sei anni 

appaiono scoperti o comunque non espressamente menzionati.  

 Altro dato interessante: una parte notevole di queste decretali 

riguarda lo stesso periodo coperto dalle Extravagantes Iohannis XXII 

(1316-1324), mentre almeno cinque decretali riguardano anni successivi 

(1325-1328). Da tale indicatore è dato ricavare almeno due possibili 

deduzioni: anzitutto, che l’attività legislativa di Giovanni XXII fu meno 

intensa negli ultimi cinque anni del suo pontificato rispetto a quelli 

precedenti (ciò che le vicende di quel pontificato possono almeno in parte 

confermare); in secondo luogo, che le decretali giovannee degli ultimi 

anni ebbero minore circolazione e diffusione, per motivi che possono 

essere i più vari: la più modesta rilevanza dell’oggetto, la più limitata 

ricaduta sulla pratica giudiziaria, la più scarsa circolazione fra i 

decretalisti, ecc. 

Accanto a questo, va comunque notato che alcune decretali di 

Giovanni XXII, sicuramente importanti e anche assurte a discreta 

notorietà, non risultano ricomprese in nessuna delle due collezioni di 

Extravagantes di cui parliamo. Anche questo è un dato di tipo sistematico 

che non può essere trascurato. Cercheremo di fare menzione di almeno 

alcune tra le più significative tra esse. 

La nostra prevalente attenzione va comunque riservata, in questa 

sede, alle decretali di Giovanni XXII rifluite nelle Extravagantes 

Communes. 

Nelle pagine che seguono, cercheremo di farne un richiamo 

ordinato, soffermandoci in particolare sui loro contenuti dottrinali e 

canonistici, senza prescindere del tutto dalla loro dimensione 

evenemenziale. 

 

 

5 - Esame delle decretali 

 

La contestualizzazione di dati e di fatti effettuata fin qui rende più 

agevole la comprensione dei contenuti specifici delle decretali di 

Giovanni XXII raccolte nelle Extravagantes Communes.  



 

80 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

Ci soffermeremo sulle trentadue decretali emanate dal pontefice 

occitano, datate e non datate, facendo gli opportuni richiami anche a 

quelle “doppie” - tre in tutto - già inserite nelle Extravagantes Iohannis 

XXII ed esaminate in altra sede87.  

Va preliminarmente notato che le suddette decretali toccano una 

discreta varietà di materie, d’importanza diversa.  

Alcuni nuclei tematici appaiono più sviluppati di altri, come la 

disamina sistematica testuale finisce per dimostrare, sia nel numero più 

elevato di decretali che li affrontano, sia nei termini, spesso minuziosi, in 

cui ne trattano88.  

 Procedendo, nei limiti del possibile, secondo un criterio 

cronologico e tenendo conto della dislocazione dei testi nelle 

Extravagantes Communes, un primo gruppo di decretali (quello più 

numeroso) riguarda la materia beneficiaria, considerata sotto molteplici 

profili, dal conferimento all’amministrazione dei benefici, fino ai risvolti, 

lato sensu, tributari della stessa89. 

Accanto ad esso, emerge un insieme di decretali che, a vario titolo, 

si occupano di costituzione di diocesi e provvista di vescovati90. 

Altre decretali riguardano, sotto aspetti diversi, il ruolo dei 

vescovi, alcune delle quali di notevole interesse91. 

Un piccolo gruppo di decretali appare collegato, in senso ampio, 

alla materia della giurisdizione, sia pure con una certa eterogeneità di 

contenuti92. 

 

87 Il riferimento è al già cit. D. ARRU, Extravagantes Iohannis XXII. Note ricostruttive 

nel settimo centenario, specie pp. 40-42.  Come veduto, si tratta delle decretali Suscepti 

regiminis, Sedes apostolica ed Exsecrabilis, emanate nel 1317. 
88 Nel computo delle decretali preferiamo avvalerci dei dati rilevabili nella editio 

lipsiensis secunda del Corpus iuris canonici (volume secondo), curata da Emil Friedberg e 

pubblicata nel 1881. 
89 Si tratta di nove decretali: Ex debito (1316); Postulasti (1317); Suscepti regiminis 

(1317); Exsecrabilis (1317); Quum nonnullae (1319/20); Exhibita nobis (1321); Quum 

nonnullae ecclesiasticae personae (s. d.); Ut, quos virtutis (s. d.); Dispendiis (s. d.).   
90 Le decretali sono sei: Salvator noster (1317); Nuper certis (1317); Nuper ex certis causis 

(1323); Nuper ex certis rationabilibus (1319/20); Ad cuiuslibet (1319/20); Sedes apostolica 

(1317).    
91 Le decretali sono quattro: Ut praelatorum (s. d.); Etsi deceat (s. d.); Malitiis (s. d.); 

Divinis exemplis (1318). 
92 Il riferimento è a tre decretali: Super gentes et regna (s. d.); Frequentes (1327); Quum 

Matthaeus de Pontiniano (1327).    



 

81 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

Modesto e quasi trascurabile risulta il peso delle decretali 

riguardanti i religiosi, ossia una materia che aveva avuto una parte 

importante sotto il pontificato giovanneo93. 

Altre decretali possono essere ricondotte alle tematiche dottrinali 

e di culto, per quanto sia evidente la varietà dei casi trattati94. 

 Residua, infine, un certo numero di decretali che toccano temi 

disparati (e perciò “extravagantes” anche dal punto di vista dei contenuti) 

ma che mostrano un intrinseco interesse, per ciò che attestano rispetto 

alle problematiche civili e religiose esistenti nel periodo storico in cui si 

collocano95. 

Il carattere composito della collezione in esame e l’estrema 

eterogeneità dei contenuti non consentono un’analisi sistematica delle 

decretali, mirata a individuarne un fondamento comune. Appare 

tuttavia interessante richiamare, almeno in modo sintetico, i principali 

contenuti delle decretali di nostro interesse, in vista di una valutazione 

più ampia dell’opera legislativa di Giovanni XXII. 

 

1) Benefici ecclesiastici  

 

Come accennato, un nutrito numero di decretali tocca, a vario titolo, la 

materia beneficiaria, la cui importanza, nella decretazione di Giovanni 

XXII, abbiamo rilevato in altra occasione96. 

 

93 Si tratta di due decretali: Ad nostrum (1325) e Quia cunctos (1323).    
94 Vi sono ricomprese quattro decretali: Ratio recta (s. d.); Vas electionis (1321); Docta 

sanctorum (1324/25); Discipulorum Christi (1328).   
95 Si tratta di quattro decretali: Dignum arbitrantes (1320); Spondent (s. d.); In delictorum 

(1324); Infidelis (1317).        
96 In proposito, sia consentito il rinvio al già cit. D. ARRU, Extravagantes Iohannis 

XXII. Note ricostruttive nel settimo centenario, specie pp. 39-43. Questa materia ha 

tradizionalmente costituito oggetto di studi approfonditi, specie in Francia. Fra i molti 

lavori, ci limitiamo a ricordare anzitutto alcuni “classici”: G. MOLLAT, La collation des 

bénéfices ecclésiastiques sous les papes d’Avignon (1305-1378), De Boccard, Paris, 1921; L. 

CAILLET, La papauté d’Avignon et l’Eglise de France. La politique bénéficiale du pape Jean 

XXII en France, 1316-1334, Presses Universitaires de France, Paris, 1975; B. 

GUILLEMAIN, La politique bénéficiale du pape Benoit XII (1334-1342), Paris, 1952. Fra i 

contributi più recenti, cfr. M. BEGOU-DAVIA, L’interventionnisme bénéficial de la papauté 

au XIII siècle, les aspects juridiques, De Boccard, Paris, 1997, nonché, ora, A. LE ROUX, 

Politique fiscale et bénéficiale du pape Jean XXII, in CENTRO ITALIANO DI STUDI SUL BASSO 

MEDIOEVO -Accademia Tudertina, Giovanni XXII, Cultura e politica di un papa avignonese, 

cit., pp. 151-182. Si segnala, inoltre, fra gli studi di area non francese, D. WILLIMAN, 



 

82 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

La decretale più risalente nel tempo è quella che inizia con le 

parole Ex debito (15 settembre 1316)97: essa può dirsi senz’altro la più 

importante di tutte (tanto che sorprende il non trovarla inclusa nelle 

Extravagantes Iohannis XXII). 

Vi è stabilito il principio che tutti i benefici maggiori divenuti 

vacanti per decesso apud Sedem Apostolicam, per deposizione o 

privazione, per rinuncia nelle mani del papa, per trasferimento ad altro 

beneficio su iniziativa del papa, per rigetto di postulazione o di elezione, 

per accettazione di altri benefici conferiti dal papa sotto forma di 

provvista o di grazia aspettativa, sono ormai riservati alla collazione 

pontificia. Il pontefice può, di conseguenza, procedere all’accentramento 

delle nomine ad un crescente numero di benefici ecclesiastici98. 

Emerge dal testo che il provvedimento è giustificato - in un 

contesto storico particolarmente difficile per la Chiesa - in relazione “ai 

pericoli delle anime e alle spese delle chiese e dei monasteri, che di solito 

si affrontano più frequentemente a causa delle loro lunghe vacanze, 

affinché le suddette chiese e monasteri siano provvisti più rapidamente 

e utilmente”. 

Accanto a questa motivazione d’indole morale e pratica, emerge 

peraltro un principio più generale: la Chiesa Romana ha, per 

disposizione divina, il primato su queste chiese e monasteri. Giovanni 

XXII si ricollega, in questo, ai suoi predecessori Bonifacio VIII e Clemente 

V che già avevano avviato una progressiva riserva alla Sede Apostolica 

di un numero sempre più alto di uffici ecclesiastici, con progressivo 

ridimensionamento delle elezioni canoniche99. Il testo è molto minuzioso 

nell’elencare enti e benefici ricondotti alla riserva di collazione papale. 

 

The Right of Spoil of the Pope of Avignon, 1316-1415, The American Philisophical Society, 

Philadelphia (USA), 1988.  
97 Cfr. AE. FRIEDBERG, Extrav. Comm., lib. I, tit. III, cap. IV, cc. 1240-1242.   
98 Va qui notato che la formula relativa a decesso, rinuncia, privazione, ecc., in Curia 

o apud Sedem Apostolicam, adottata già da Clemente IV con la decretale Licet ecclesiarum 

(1265) e poi continuamente ampliata nella sua portata da successivi provvedimenti 

pontifici, giunge, con la decretale Ex debito di Giovanni XXII, alla sua massima 

estensione: il regime della riserva papale ha ormai portata generale. Su questo punto, 

cfr. soprattutto, L. CAILLET, La papauté d’Avignon et l’Eglise de France, cit., passim., ma 

specialmente pp. 22-23.    
99 Com’è stato anche recentemente ricordato (cfr. A. LE ROUX, Politique fiscale et 

bénéficiale du pape Jean XXII, cit., p. 151), intorno alla metà del sec. XIII, i papi si sono 

assicurati la disponibilità pressoché totale della provvista dei benefici ecclesiastici. La 

ricordata decretale di Clemente IV Licet ecclesiarum (1265), rifluita nel Liber Sextus (cfr. 



 

83 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

Con la decretale Ex debito, prorogando la legislazione vigente100, 

viene imposta la riserva papale a tutti i benefici maggiori e minori vacanti 

in qualunque luogo per deposizione, privazione, rigetto di elezione, 

rinuncia, trasferimento, anche sotto forma di grazia aspettativa101, così 

come ai benefici di abati benedetti o consacrati apud sedem apostolicam, e 

a quelli dei cardinali102. 

A questa decretale seguiranno ulteriori provvedimenti, diretti a 

meglio precisare il principio generale ivi enunciato e le sue molteplici 

implicazioni. 

La decretale Postulasti (1317)103 concerne la riscossione dei frutti 

dei benefici o prebende. Viene stabilito, anzitutto, il principio che le 

risorse distribuite a coloro che sono presenti nella città o nel luogo per il 

loro servizio sono soggette a tassazione; si dispone, inoltre, che, qualora 

la prebenda sia stata tassata in decime per un importo tale da non lasciare 

abbastanza per il canonico settimanale (che ha un certo servizio da 

svolgere in chiesa per essa), una volta riscossa la tassa, ne sia lasciata una 

quota adeguata per il suddetto settimanale, trattenendo il rimanente per 

la Camera Apostolica; si stabilisce, ancora, per le prebende di quanti, 

simulando la loro assenza, rifiutino di pagare la tassa delle decime, che, 

quando “la struttura della chiesa è riconosciuta come ricevente di tali 

prebende nella loro interezza”, i collettori possano procedere comunque 

alla riscossione; è disposto, infine, per coloro che, “pur avendo tenuto 

chiese o prebende per molti mesi, affermano tuttavia di non aver ricevuto 

nulla da esse” ma offrono i frutti delle chiese stesse fino al pieno 

adempimento tributario, che tale offerta venga accettata dai collettori 

(senza che ciò implichi approvazione di una consuetudine). 

 

AE. FRIEDBERG, Corpus iuris canonici, Pars Secunda, Decretalium Collectiones, Liber 

Sextus Decretalium, lib. III, tit. IV, cap. II, c. 1021), enuncia un principio che sarà poi 

tenuto fermo, facendo leva su un’accezione progressivamente più ampia della vacanza 

in Curia e apud Sedem, dando al sistema reservazionista pontificio una portata 

praticamente generale.    
100 Cfr. C. TROTTMANN, Giovanni XXII, cit., p. 513; ricorda opportunamente A. LE 

ROUX, Politique fiscale et bénéficiale du pape Jean XXII, cit. p. 152, che, con questa 

decretale, Giovanni XXII, “insère sa politique bénéficiale dans la continuité de ce qui a 

été precedemment fait, reprenant notamment les pratiques gouvernamentales de 

Clément V en matière de politique bénéficiale”.      
101 Ossia, in forma di promessa di un beneficio ecclesiastico non ancora vacante.       
102 Cfr. A. LE ROUX, Politique fiscale et bénéficiale du pape Jean XXII, cit. loc. cit.      
103 Cfr. AE. FRIEDBERG, Extrav. Comm., lib. III, tit. II, cap. X, cc. 1264-1265.   



 

84 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

Questi, in estrema sintesi, i princìpi enunciati dalla decretale: 

emerge il tratto della puntualità della disciplina, espressa dalla 

declinazione casistica: funzionale, in ogni caso, al pieno realizzo della 

riscossione del tributo ecclesiastico, tenendo presenti le esigenze di 

sostentamento dei beneficiari.  

Coeva alla precedente è la decretale Suscepti regiminis (1317)104, già 

inserita nelle Extravagantes Iohannis XXII ma riprodotta pure nelle 

Extravagantes communes105. 

Essa riguarda le rendite dei benefici vacanti. Si ricorda, anzitutto, 

che in varie chiese si osserva da lungo tempo la regola che le rendite del 

primo o del secondo o di qualsiasi altro anno seguente dei benefici 

vacanti vadano a persone o enti titolari di annate (annalia) per 

consuetudine, privilegio o statuto, così che quanti ottengano 

canonicamente tali benefici, ai quali, diversamente, spetterebbero di 

diritto tali rendite, non percepiscono alcunché, col conseguente 

inconveniente che essi non possono comodamente risiedere nelle chiese 

nelle quali esistono beneficiari per attendere al dovuto servizio. Per 

ovviare a tale inconveniente (che reca danno ai ministri e al culto divino), 

la decretale stabilisce che quanti rivendicano interamente a sé le suddette 

rendite non percepiscano altro che la somma che di consueto era stimata 

nel pagamento della decima, rimanendo il residuo totale a quanti siano 

investiti dei benefici. Alle parti (i titolari delle annate e beneficiari neo-

investiti) è tuttavia consentito, entro dieci giorni dalla notizia della 

vacanza, un accomodamento diverso, scegliendo quale parte avere, la 

tassazione della decima o il residuo totale. Se la scelta non viene fatta nei 

termini, il diritto di opzione passa di diritto (nelle chiese e nei luoghi in 

cui viene fatta la tassazione delle decime) al titolare del beneficio; dove, 

invece, la tassazione delle decime non è fatta, i frutti e proventi del 

beneficio vacante sono divisi a metà fra il titolare degli annalia e il 

soggetto investito del beneficio, per il suo sostentamento e per gli oneri 

 

104 Cfr. AE. FRIEDBERG, Extrav. Comm., lib. III, tit. II, cap. un., c. 1268, con rinvio a 

Extrav. Io. XXII, tit. I, cap. 2.    
105 Va, in ogni caso, ricordato che l’ingresso nelle Extravagantes Communes delle tre 

decretali di Giovanni XXII, Suscepti regiminis, Sedes apostolica ed Exsecrabilis, tutte del 

1317, avviene per una via diversa da quella per cui figuravano nelle Extravagantes 

Iohannis XXII: nel primo caso vi entrano attraverso l’Apparatus di Guglielmo di Monte 

Lauduno (confluito nelle Extravagantes Communes), nel secondo, attraverso l’Apparatus 

di Zenzelino dei Cassani (che dà forma e contenuto alle Extravagantes Iohannis XXII). 

Ciò che spiega la duplicazione, altrimenti inspiegabile, delle tre decretali citate.    



 

85 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

della chiesa; se quest’ultimo non accetti tale ripartizione, l’altra parte 

percepirà la totalità di frutti e proventi del beneficio, assumendo i 

correlativi oneri. L’osservanza di tali regole è assistita dalla previsione di 

precise misure sanzionatorie. 

Di questa decretale colpisce la precisione delle previsioni e, più 

ancora, la volontà di regolare e limitare l’applicazione di norme 

consuetudinarie, nella percezione delle rendite dei benefici vacanti. Le 

nuove regole sono curiosamente concepite in termini flessibili, adattabili 

alle circostanze: ma vengono stabilite in modo chiaro e vanno comunque 

applicate, in luogo di consuetudini incerte e contestate. Esse si traducono, 

in ogni caso, in una rafforzata tutela dei titolari di benefici.  

Va notato, sul piano più generale, che con le due ultime decretali 

esaminate, si delinea meglio il potere impositivo papale sui benefici 

ecclesiastici. Di fatto, la riserva o la collazione dei benefici si 

accompagnava alla percezione di un tributo, le “annate”, denominate in 

vario modo (annalia, fructus primi anni)106: esso comportava l’esazione 

delle rendite del primo anno di un beneficio alla cui provvista avesse 

provveduto il pontefice, rendite devolute alla Camera Apostolica107. 

Va ricordato che la percezione delle annate, già ampliata da 

Clemente V nel 1306, era stata ulteriormente estesa da Giovanni XXII con 

la decretale Si gratanter advertitis (8 dicembre 1316), che riservava alla 

Camera Apostolica l’annata di tutti i benefici vacanti a quella data, o la 

cui vacanza sarebbe stata dichiarata nei tre anni successivi in Germania, 

Inghilterra, Castiglia, Aragona e in diverse province ecclesiastiche 

francesi poste al fuori del Regno di Francia. Quest’ultimo sarà 

assoggettato alle annate solo più tardi, con una decretale del 1326108. 

 

106 Per un compiuto inquadramento, cfr. G. MOLLAT, Annates, in Dictionnaire de droit 

canonique, t.  I, Letouzey et Ané, Paris, 1935, cc. 533-537.     
107 Cfr. A. LE ROUX, Politique fiscale et bénéficiale du pape Jean XXII, cit. p. 153. In 

precedenza, C. SAMARAN-G. MOLLAT, La Fiscalité pontificale en France au XIV siècle 

(période d’Avignon et Grande Schisme d’Occident), A. Fontemoing, Paris, 1905, p. 23 

(quest’importante opera ha avuto, nel tempo, varie ristampe). Ivi si ricorda che le annate 

ebbero un tale impulso in quegli anni, che Giovanni XXII ne venne ritenuto per molto 

tempo l’inventore, mentre, in realtà, esse esistevano già anteriormente al suo 

pontificato.      
108 Così A. LE ROUX, Politique fiscale et bénéficiale du pape Jean XXII, cit. loc. cit. In 

precedenza, C. SAMARAN-G. MOLLAT, La Fiscalité pontificale en France au XIV siècle, 

cit., pp. 24-25. Le due decretali del 1316 e del 1326 non figurano nelle Extravagantes 

Iohannis XXII né nelle Extravagantes Communes.      



 

86 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

Come la Suscepti regiminis, testé esaminata, anche la famosa 

decretale Exsecrabilis (1317)109 già figurava nelle Extravagantes Iohannis 

XXII ma fu riprodotta pure nelle Extravagantes communes, per le ragioni 

esposte sopra.  

Con questo nuovo intervento, il papa, biasimando l’esecrabile 

ambizione di molti chierici all’accumulo di benefici e rilevandone i 

negativi effetti (ecclesiastici di valore sprovvisti di reddito e ridotti alla 

mendicità; cura delle anime negletta), dispone, come regola generale, il 

divieto di cumulo di più di un beneficio “cum cura animarum” e di un 

beneficio “sine cura”, con la conseguente rinuncia, da parte dei titolari, 

dei benefici in esubero, devoluti a nuova collazione pontificia. 

Completando l’opera già avviata con la decretale Ex debito, anteriore di 

alcuni mesi, la nuova disposizione amplia l’intervento papale nelle 

nomine ai benefici110, confermando il progressivo accentramento delle 

nomine alle sedi episcopali, con un netto ridimensionamento delle 

elezioni capitolari111.  

Con queste due decretali, il papa può dunque moltiplicare le 

provviste dirette dei benefici meglio dotati e aumentare le grazie 

aspettative accordate per i benefici più modesti112. Il sistema 

“reservazionista” papale è giunto, in questo modo, alla sua massima 

estensione113.  

 

109 Cfr. AE. FRIEDBERG, Extrav. Comm., lib. III, tit. II, cap. IV, c. 1259, con rinvio a 

Extrav. Io. XXII, tit. III, cap. un., cc. 1207-1209.    
110 Cfr. A. LE ROUX, Politique fiscale et bénéficiale du pape Jean XXII, cit. p. 152: “En 

1317, de nouveaux bénéfices sont remis à la disposition du souverain pontife par la 

constitution Exsecrabilis, car elle interdit de cumuler un bénéfice avec charge d’ames et 

plus d’un bènéfice sans charge d’ames”.  
111 Cfr. C. TROTTMANN, Giovanni XXII, cit., p. 513.    
112 Così A. LE ROUX, Politique fiscale et bénéficiale du pape Jean XXII, cit. p. 152. In 

precedenza, L. CAILLET, La Papauté d’Avignon et l’Eglise de France, cit., pp. 463-467.   
113 La formazione di tale sistema, registratasi nel corso del ventennio precedente, è 

così sintetizzata in Storia della Chiesa, diretta da Hubert Jedin, vol. V/2, Tra Medioevo e 

Rinascimento - Avignone-Conciliarismo-Tentativi di riforme, di Hans Georg Beck, Karl 

August Fink, Josef Glazik, Erwin Iserloh, prima edizione italiana, Jaca Book, Milano, 

1977, pp. 55-56: “Bonifacio VIII estese il diritto di riserva a quei benefici il cui titolare 

fosse morto entro la distanza di due giorni di cammino dalla residenza della curia. 

Clemente V estese questi diritti di riserva anche ai benefici dei vescovi che erano stati 

consacrati nella curia o in occasioni di rinunce, di trasferimenti o cambiamenti. 

Giovanni XXII andò ancora più in là con la sua costituzione Ex debito, con la quale si 

riservò il conferimento di tutti quei benefici che nel rendersi vacanti avevano implicato 

in qualche modo un intervento della Santa Sede, come per esempio in seguito a 



 

87 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

La decretale Quum nonnullae (1319/20)114 riguarda i frutti, le 

rendite e i proventi dei benefici vacanti: si ribadisce il valore di 

precedenti lettere papali nelle quali veniva stabilita espressa riserva 

papale, con conseguente pagamento alla Camera Apostolica. Di fronte al 

dubbio, espresso da alcuni ecclesiastici titolari di benefici di varia specie 

nelle chiese cattedrali, viene enunciato chiaramente il concetto che sono 

soggetti a tassazione frutti, redditi e proventi di tutti i benefici comunque 

denominati ivi (chiese cattedrali) costituiti, così come lo sono i frutti, 

redditi e proventi delle prebende e degli uffici dei monaci, dei monasteri 

regolari e i redditi delle abbazie o degli abati degli stessi. Tutti questi, 

perciò, “devono essere pagati alla suddetta Camera, secondo il tenore 

delle predette lettere”. Altra disposizione riguarda i beneficiati di 

cattedrali, per i quali sono indicati i criteri di computo delle rendite 

amministrate, ai fini della quantificazione dell’onere tributario, con 

intento di tutela. Viene poi previsto che, se al curato è stato conferito un 

secondo beneficio simile, dopo che gli è stato tolto il pacifico possesso di 

questo e ne sono stati riscossi i frutti, egli non può ricevere nulla dai frutti 

dello stesso primo beneficio, salvo dispensa. Per il caso di benefici 

vacanti di cui non sia certa la quantificazione di frutti, rendite e proventi, 

questi devono essere divisi a metà: la prima, ricevuta dalla Camera 

Apostolica, la seconda, dalla persona riconosciuta come beneficiaria, per 

il proprio sostentamento. Infine: granai e altri luoghi dell’Ordine 

cistercense e di altri regolari, i cui amministratori sono nominati e rimossi 

dai superiori, i loro frutti, entrate e proventi sono esclusi dalla suddetta 

disciplina. A parte quest’ultima previsione, emerge una più netta 

accentuazione della pressione fiscale sui benefici, quasi un 

completamento di princìpi e regole che le precedenti decretali (specie la 

Suscepti regiminis) avevano enunciato in termini generali. 

 

deposizione, ad annullamento di una nomina, al rifiuto di una postulazione, alla 

rinuncia nelle mani del papa; inoltre, i benefici dei cardinali e di quasi tutti gli impiegati 

curiali. Inoltre, furono riservati, per motivi prevalentemente politici, i benefici maggiori 

dello stato della chiesa, dell’Italia centrale e settentrionale, per ben due anni e la durata 

fu continuamente prolungata. Un anno dopo, il papa nella sua costituzione Exsecrabilis 

si scagliò contro il cumulo delle prebende stabilendo che per il futuro si poteva tenere 

solo un beneficio con l’obbligo della cura d’anime e un altro senza tale obbligo. A tutti 

gli altri bisognava rinunciare nelle mani del vescovo, mentre tutti i benefici resisi così 

liberi venivano riservati alla Santa Sede”.       
114 Cfr. AE. FRIEDBERG, Extrav. Comm., lib. III, tit. II, cap. XII, c. 1265.    



 

88 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

La decretale Exhibita nobis (1321)115, rispondendo ad un quesito 

specifico, enuncia il principio per cui, se coloro che ottengono un 

beneficio non risiedono nella chiesa in cui quel beneficio sussiste, per 

rendere il dovuto servizio, il capitolo di quella chiesa non dovrebbe 

accumulare nulla, poiché, quando la causa cessa, ciò che era in vigore 

dovrebbe pure cessare; perciò i frutti dei benefici dei non residenti 

dovrebbero destinarsi a quanti siano titolari delle annate (annalia); per 

chiarire questo concetto non esplicitato, si dichiara che i frutti della 

suddetta chiesa o beneficio vacante, nei quali sussistono le annate, sono 

dovuti per privilegio, consuetudine o statuto ai suddetti titolari, anche 

per quella parte che sarebbe dovuta a coloro che ottengono tale 

concessione o beneficio, se residenti presso tale chiesa o beneficio oppure 

se non residenti per speciale privilegio apostolico o altra giusta causa; 

infatti, la suddetta parte non spetta al capitolo. In sostanza, si estende 

analogicamente al caso dei benefici con titolari “non residenti” (e, perciò, 

“inadempienti”, rispetto al ministero ecclesiastico), la regola propria dei 

benefici vacanti: i frutti relativi a tali benefici spettano ai titolari delle 

annate e non ai capitoli. 

Con la decretale Quum nonnullae ecclesiasticae personae (s. d.)116 si 

vuole chiarire un dubbio sollevato in sede interpretativa: qualora venga 

conferito un secondo beneficio a una persona che detiene una dignità o 

un altro beneficio ecclesiastico in cui la cura delle anime è di primaria 

importanza, nel caso in cui entrambi i benefici si rendano vacanti 

successivamente, viene chiesto a chi spettino i frutti, le rendite e i 

proventi di entrambi nel primo anno in cui sono vacanti. La risposta è 

inequivocabile: “i frutti, le rendite e i proventi di entrambi questi 

benefici, quando entrambi sono vacanti, devono essere percepiti e tenuti 

dalla Camera Apostolica”. Il testo della decretale, nella sua brevità, 

evidenzia la portata ampia e generale del principio enunciato. 

Sempre in materia beneficiaria, la decretale Ut, quos virtutis (s. 

d.)117 stabilisce che “chiunque, ricoprendo più dignità o personati o chiese 

parrocchiali, o una dignità o personato118 con un altro beneficio avente 

 

115 Cfr. AE. FRIEDBERG, Extrav. Comm., lib. V, tit. VII, cap. IV, c. 1301.    
116 Cfr. AE. FRIEDBERG, Extrav. Comm., lib. III, tit. II, cap. XI, c. 1265.    
117 Cfr. AE. FRIEDBERG, Extrav. Comm., lib. I, tit. VII, cap. II, cc. 1244-1245.   
118 Il “personato” (personatus) era una prebenda capitolare alla quale era unita una 

presenza senza giurisdizione; differiva dalla “dignità” in quanto questa conferiva ad un 

tempo presenza e giurisdizione e differiva pure dall’”ufficio” in quanto questo 

implicava un potere di amministrazione ma nessuna giurisdizione e nessuna presenza. 



 

89 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

contemporaneamente la cura delle anime senza dispensa canonica, sia 

tenuto a consegnare ciascuno di essi (eccettuato solo quello ricevuto per 

ultimo, che può, se ne ha il diritto, ritenere per collazione canonica), entro 

due mesi, nelle mani dell’ordinario, perché possa disporne a sua volta”. 

In caso di inadempienza, “sarà privato anche di quel diritto che gli 

spettava e sarà considerato completamente incapace di ottenere qualsiasi 

beneficio”. 

Lo stesso principio è poi enunciato in prospettiva avvenire: 

“Chiunque riceva in seguito una dignità, un personato o un beneficio con 

anime annesse, se in precedenza ha ottenuto un beneficio simile, dopo 

aver preso possesso del secondo, viene privato del primo in virtù di 

questa norma ed è tenuto a consegnarlo nelle mani dell’ordinario perché 

ne disponga colui al quale spetta. In caso di inadempienza è privato, in 

forza della medesima, del secondo ed è ineleggibile agli ordini sacri e 

all’ottenimento di qualsiasi beneficio ecclesiastico”. In più è precisato che 

gli ordinari debbono ingiungere ai loro sudditi che ottengano più dignità 

e personati o chiese a cui incombe cura d’anime, o una dignità o un 

personato con un altro beneficio cui è annessa una cura simile, di 

procurarsi delle dispense con la cui autorità ottengano tali chiese, 

personati o dignità. 

Secondo la motivazione riportata nel testo, la decretale in parola è 

destinata “a coloro che l’amore della virtù non distoglie dal vizio 

dell’ambizione esecrabile e dalla cecità dell’avarizia”119. Il 

provvedimento viene formalmente fondato su un obiettivo 

moralizzatore e su un esplicito intento perequativo. Sottostante e 

pervasivo il ruolo della Santa Sede che emerge, specialmente, nei 

riferimenti al suo potere di dispensa.  

Come già emerge dalla formula incipitaria, la decretale Dispendiis 

(s. d.)120 tocca il tema del conferimento dei benefici con obiettivi di 

economia di tempi e di spese. La decretale vuole “impedire le varie spese 

e i pericoli che possono derivare alla Chiesa dalle postulazioni scritte [di 

benefici ecclesiastici] e i lunghi periodi di vacanza che sovente derivano 

da postulazioni irragionevoli e le spese che alla Chiesa frequentemente 

 

Cfr. R. NAZ, Personnat, in Dictionnaire de droit canonique, t. VI, Letouzey et Ané, Paris, 

1957, c. 1355.    
119 Singolare l’assonanza dei termini impiegati, rispetto a quelli riscontrati nella 

decretale Exsecrabilis, citata sopra: è ulteriormente dimostrata l’organicità del disegno 

ordinatore di Giovanni XXII.    
120 Cfr. AE. FRIEDBERG, Extrav. Comm., lib. I, tit. II, cap. un., cc. 1237-1238.   



 

90 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

ne derivano”. Desiderando impedire per il futuro il persistere del 

fenomeno, viene proibito ‘con editto perpetuo’ a chiunque non abbia 

compiuto i ventisette anni di rivolgersi alla cattedrale, ovvero a un 

professo di qualsiasi Ordine mendicante, a chiese inferiori alle cattedrali, 

a monasteri fuori del proprio Ordine. Ogni richiesta fatta in contrario 

sarebbe nulla e irrilevante. Quanti la avanzino consapevoli della 

proibizione, sono privati della capacità di postulare e di essere eletti, 

nonché sospesi dai benefici eventualmente ottenuti nella chiesa a cui 

hanno fatto richiesta, per tre anni. L’età minima di ventisette anni è pure 

necessaria per le postulazioni fatte presso la Curia Romana (in questo 

caso è preferibile il raggiungimento dei trentacinque anni); “secolari e 

religiosi al di fuori dell’amministrazione dei loro Ordini sono ineleggibili 

e inesigibili in perpetuo, e del tutto incapaci di ottenere dignità e benefici 

ecclesiastici di qualsiasi genere”.  

Il provvedimento s’inscrive nel più ampio programma di riordino 

della materia beneficiaria: il limite minimo di età previsto, oltre a ridurre 

il numero dei postulanti, abbrevia i tempi del conferimento, con 

indubbio vantaggio per la cura pastorale e per la gestione patrimoniale. 

Colpisce la severità delle sanzioni previste per i contravventori dei divieti 

introdotti: segno del particolare rilievo attribuito a questa materia 

dall’autorità pontificia.  

 

2) Diocesi  

 

Elementi di vario interesse emergono dalle decretali di Giovanni XXII 

rifluite nelle Extravagantes Communes, riguardanti la condizione delle 

diocesi (con specifico riferimento al caso tolosano).  

Delle decretali che, per esigenze sistematiche, abbiamo 

ricompreso in questo gruppo, sei sono legate all’elevazione ad arcidiocesi 

della diocesi di Tolosa ed alla correlata costituzione della sua provincia 

ecclesiastica. Come sappiamo, Giovanni XXII aveva assunto questa 

determinazione fin dall’inizio del suo pontificato, con l’intento di 

ridimensionare le diocesi troppo estese, a partire da quelle 

geograficamente più vicine alla Sede papale avignonese e, insieme, 

favorire un processo di razionalizzazione e di accentramento nel 

conferimento dei benefici ecclesiastici121. 

 

121 In proposito, cfr. C. TROTTMANN, Giovanni XXII, cit., specie p. 513.    



 

91 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

La prima cosa da notare è che la decretale Salvator noster (1317)122, 

in cui è disposta l’elevazione di Tolosa a sede metropolitana, non rifluita 

(nonostante la sua importanza) nelle Extravagantes Iohannis XXII, è 

riscontrabile nelle Extravagantes Communes: segno che il testo circolava e 

che la sua rilevanza (anche in ordine ai principi di diritto enunciati) era 

nota.  

Le motivazioni della decretale in parola sono enunciate in sede 

introduttiva e ricondotte a due ordini di considerazioni. Anzitutto lo 

sviluppo della città e della diocesi tolosana da un punto di vista 

demografico, che impone di assicurare una cura pastorale più 

confacente. Si ricorre all’immagine evangelica della messe abbondante e 

della necessità di nuovi operai per la mietitura e, insieme, per fondarvi 

la potestà papale di disporre in questo campo. Accanto a questa, una 

motivazione di tipo patrimoniale con riflessi sul costume e sulla morale 

ecclesiastica: il vescovato di Tolosa, già ricco di immense entrate, aveva 

conosciuto, col tempo, un fenomeno degenerativo cui era urgente porre 

rimedio123; già Clemente V, quando ancora la città e la diocesi erano 

molto meno ricche di popolazione e di rendite di quanto non siano al 

momento, era fermamente deciso a dividere la diocesi. 

Ora, Giovanni XXII, volendo dare attuazione all’intenzione del 

suo predecessore e dissipare così il male che l’eccessiva abbondanza delle 

suddette rendite produsse, e per aumentare il culto divino e il progresso 

spirituale delle anime, dispone, ‘per autorità apostolica’, la divisione 

della diocesi di Tolosa in cinque diocesi, che saranno distinte da certi 

confini, le quattro città sottoscritte, ciascuna delle quali viene costituita e 

designata col nome di città, ossia: Montauban, già della diocesi di Cahors, 

a cui sarà aggiunta una certa parte della ex diocesi di Tolosa, Saint-

Papoul, Rieux e Lombez, esistenti nell’ex diocesi di Tolosa stessa, 

avranno quattro diocesi separate da distinguersi con confini certi124. 

 

122 Cfr. AE. FRIEDBERG, Extrav. Comm., lib. III, tit. II, cap. V, cc. 1259-1261.   
123 Va ricordato che il vescovo di Tolosa Gaillard de Preyssac (c. 1276-1327), nipote 

di Clemente V, coinvolto nel complotto ordito contro Giovanni XXII all’inizio del suo 

pontificato, era stato costretto nel 1317 a rinunciare alla sede vescovile.    
124 Ricorda J. GAUDEMET, Le gouvernement de l’Eglise à l’époque classique, II partie, Le 

gouvernement local, in Histoire du Droit et des Institutions de l’Eglise en Occident, diretta da 

G. Le Bras e da J. Gaudemet, t. VIII, vol. II, Cujas, Paris, 1979, p. 16, che, poco tempo 

dopo, il 26 settembre 1317, il territorio di Tolosa fu ulteriormente ridotto con la 

creazione delle diocesi di Lavaur e di Mirepoix.     



 

92 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

Sono costituite le nuove cattedrali in Montauban, Saint-Papoul, 

Lombez e Rieux. 

Quanto alla Chiesa di Tolosa e alla sua diocesi, il papa, con la 

pienezza del potere apostolico, la esenta completamente dalla 

giurisdizione della Chiesa di Narbona, di cui era suffraganea, e la erige 

in Chiesa arcivescovile e metropolitana, costituendo per essa una 

conveniente provincia ecclesiastica: decreta che le neo-erette diocesi di 

Montauban, Saint-Papoul, Lombez e Rieux, e, con esse, la diocesi di 

Pamiers (già suffraganea di Narbona), siano suffraganee della nuova 

arcidiocesi di Tolosa, in modo che tutti i casi provenienti dalla stessa 

provincia siano deferiti al giudizio dell’arcivescovo di Tolosa. 

Seguono le disposizioni di contenuto patrimoniale: dei beni, 

redditi, proventi e diritti dell’ex vescovato di Tolosa, vengono assegnati 

alla nuova sede arcivescovile tolosana diecimila libbre di tornesi di 

reddito annuo e perpetuo, mentre a ciascuna delle nuove sedi vescovili 

di Montauban, Saint-Papoul, Lombez e Rieux ne vengono assegnate 

cinquemila. Per le dotazioni patrimoniali di Pamiers, diocesi derivata da 

un precedente smembramento, si disporrà con provvedimento distinto.   

Si precisa che le dotazioni sono state calcolate sulla base di 

un’attenta valutazione delle necessità. Viene stabilito che le nuove chiese 

ricevano da subito le somme annualmente dovute pro rata. 

In ultimo, è disposta la riserva alla Sede Apostolica della 

disposizione dei benefici della diocesi di Tolosa “ora e in futuro, finché 

non diventi vacante la distinzione delle diocesi”.  

Rispetto a questo ampio quadro, offerto dalla Salvator noster, altre 

decretali di carattere attuativo vengono successivamente emanate sullo 

stesso tema. 

Nelle Extravagantes Communes se ne riscontrano cinque che 

passiamo rapidamente in rassegna:  

a) Nuper certis (1317)125: questa decretale, immediatamente 

successiva alla Salvator noster, ha il fine di garantirne la perfetta 

osservanza. Richiamandone il contenuto, il pontefice ricorda, fra l’altro, 

di aver assegnato una parte dei beni e delle rendite dell’ex diocesi di 

Tolosa alla nuova arcidiocesi e alle suffraganee nella misura “che 

abbiamo ritenuto essere sufficiente per ciascuna di esse, mentre il resto 

dei beni e delle rendite complessive è riservato alla nostra disposizione e 

a quella della Sede Apostolica”. Quindi, la parte monitoria e 

 

125 Cfr. AE. FRIEDBERG, Extrav. Comm., lib. III, tit. II, cap. VI, cc. 1261-1262.   



 

93 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

sanzionatoria, con la proibizione severa di impedire o intralciare la 

disposizione papale, rimanendo nullo qualsiasi atto contrario ad essa. 

Per chi non vi ottemperi consapevolmente sono previste sentenze di 

scomunica contro le persone, d’interdetto contro le comunità e di 

sospensione contro capitoli, conventi e collegi. A ciò aggiungasi la 

privazione ipso facto della potestà e la devoluzione di titoli, dignità, 

benefici e temporalità ad altri soggetti, mentre i reprobi sono resi inabili 

all’ottenimento di qualsiasi beneficio ecclesiastico. 

b) Nuper ex certis causis (1323)126: riprende integralmente, dopo 

alcuni anni, il contenuto della decretale precedente, con l’aggiunta di un 

ultimo capoverso, in cui si comanda agli esecutori (nominativamente 

indicati in epigrafe), di pubblicare o far pubblicare, individualmente o in 

solido, quante volte sarà ritenuto opportuno, le privazioni e incapacità 

già sancite in essa, affinché nessuno possa addurre di ignorarle. 

È il segno che, a distanza ormai di vari anni dal riordino della 

circoscrizione ecclesiastica tolosana, sono ancora presenti resistenze alla 

piena attuazione della riforma.   

c) Nuper ex certis rationabilibus (1319/20)127: il papa ricorda di aver 

recentemente elevato a sede vescovile il villaggio di Lombez, già 

ricompreso nella diocesi di Tolosa, di averlo insignito del titolo di città e 

di aver costituito per cattedrale la chiesa abbaziale dell’Ordine di 

Sant’Agostino, in quella città: egli dispone ora la nomina dell’abate della 

medesima chiesa a vescovo della nuova diocesi, in virtù delle qualità di 

cultura, di onestà di vita e di costumi nonché di discrezione e di consiglio, 

nonostante l’assenza del requisito di età minima e la recente ordinazione 

sacerdotale; da tali requisiti, il pontefice concede dispensa in modo 

espresso. La scelta del papa cade su persona non solo meritevole per le 

qualità personali, come la decretale precisa, ma anche radicata e 

conosciuta in loco: così che il nuovo vescovato e la nuova diocesi possano 

sorgere e consolidarsi in modo più sicuro.   

d) Ad cuiuslibet (1319/20)128: motivi e contenuti di questa decretale 

sono del tutto corrispondenti a quelli della precedente; dopo aver 

ricordato la recente elevazione a sede vescovile del villaggio di 

Montauban, già ricompreso nella diocesi di Cahors e l’attribuzione ad 

essa del titolo di città, e di aver costituito la chiesa del monastero 

 

126 Cfr. AE. FRIEDBERG, Extrav. Comm., lib. III, tit. II, cap. VII, c. 1262.   
127 Cfr. AE. FRIEDBERG, Extrav. Comm., lib. III, tit. II, cap. VIII, cc. 1262-1263.   
128 Cfr. AE. FRIEDBERG, Extrav. Comm., lib. III, tit. II, cap. IX, cc. 1263-1264.   



 

94 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

benedettino della Casa di Dio, ivi posta, in chiesa cattedrale, il papa 

dispone ora la nomina del nuovo vescovo, individuandolo nell’abate 

dello stesso monastero (secondo una scelta del tutto corrispondente a 

quella fatta per Lombez: le qualità dell’eletto sono identiche a quelle 

sopra vedute: scienza delle lettere,  decoro della vita e dei costumi, 

maturità della discrezione e del consiglio). Ulteriori indicazioni vengono 

date sulla consacrazione episcopale. Anche in questo caso, la scelta di un 

abate, già residente nella città eletta a nuova sede episcopale, intende 

radicare in modo sicuro la nuova istituzione ecclesiastica al suo territorio. 

e) Sedes apostolica (1317)129: già inserita nella collezione delle 

Extravagantes Iohannis XXII, questa decretale riguarda le diocesi di nuova 

creazione, derivanti da smembramento di preesistenti diocesi più vaste. 

Prima della divisione, più persone avevano ottenuto lettere su benefici 

ecclesiastici che sarebbero venuti a vacare in quelle diocesi allora integre: 

volendo togliere ogni dubbio sull’esecuzione di quelle grazie già 

concesse, che rimane efficace nelle diocesi divise come era in quelle un 

tempo integre, si dispone che gli esecutori o giudici incaricati dalla Sede 

Apostolica nelle diocesi già divise procedano liberamente come prima. 

Così pure è stabilito che alle lettere apostoliche che concernono la 

giustizia i giudici dati per le cause di qualsivoglia persona ora esistenti 

nelle diocesi possano procedere secondo il loro tenore e si attengano 

integralmente alle stesse130.   

L’intento è quello di favorire l’attuazione della riforma delle 

circoscrizioni ecclesiastiche, derivante dallo smembramento di diocesi 

preesistenti e dalla costituzione di nuovi vescovati: un complesso di 

mutamenti da realizzare simultaneamente, ciò che inevitabilmente crea 

difficoltà e non di rado motivi di attrito.  

 

3) Vescovi 

 

Nell’indistinta raccolta delle Extravagantes Communes, un gruppo di 

decretali concerne i vescovi.  

 

129 Cfr. AE. FRIEDBERG, Extrav. Comm., lib. I, tit. VI, cap. un., c. 1243, con rinvio a 

Extrav. Io. XXII, tit. IV, cap. I, cc. 1209-1210.   
130 Cfr. D. ARRU, Extravagantes Iohannis XXII. Note ricostruttive nel settimo centenario, 

cit., p. 42.   



 

95 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

Due di esse, di contenuto largamente simile, mirano a riportare 

pienamente sotto la disciplina papale certi comportamenti che vanno 

prendendo piede nell’episcopato. 

La prima di esse inizia con le parole Ut praelatorum (s. d.)131: ivi si 

fa riferimento ad una prassi diffusa, di vescovi che, deposto l’abito 

ecclesiastico, si ritirano travestiti in luoghi lontani dalle loro sedi e al caso 

di vescovi che, recatisi segretamente presso la Santa Sede (in Avignone), 

si siano nascosti, non si siano presentati al papa e successivamente se ne 

siano allontanati; per porre termine a questi atti, il papa dispone il divieto 

a tutti i vescovi e superiori prelati di vagare indiscretamente fuori dei 

confini della loro città, diocesi e provincia senza ragionevole motivo, 

dopo aver cambiato le loro abitudini; vieta, altresì, che vescovi e 

superiori, recandosi segretamente presso la Curia, ‘soprattutto con 

abitudini cambiate’, si allontanino dalla presenza del pontefice senza 

essersi presentati al suo cospetto, ovvero senza aver ottenuto il permesso 

di allontanarsi da lui; per quanti contravvengano alle suddette 

proibizioni viene stabilita la pena della scomunica. 

La seconda decretale, Etsi deceat (s. d.)132 fa riferimento alla prassi 

di vescovi che, trascurando la cura pastorale, si ritirano per lungo tempo 

dal loro ministero adottando abitudini trasformate, rifiutano il rispetto 

dovuto alla Sede pontificia e, nelle ore notturne, diffondono le loro 

malvagie concezioni “tramando forse illecite cospirazioni contro di noi e 

contro gli altri”, e poi se ne allontanano senza aver mostrato al pontefice 

la dovuta riverenza e senza averne ottenuto il permesso. Da tali 

premesse, scaturisce la parte precettiva della decretale: viene proibito ai 

vescovi, con editto generale, di trascorrere la notte fuori della loro diocesi 

senza il permesso del loro superiore, eccetto per gli affari della chiesa ad 

essi affidata. Viene stabilito che ogni volta che un vescovo si rechi presso 

la Curia Romana e visiti per la prima volta il palazzo papale (di 

Avignone), si presenti dinanzi al papa per prestargli omaggio e non se 

ne allontani senza aver ottenuto la prescritta licenza. A quanti non 

ottemperino a tali obblighi e a tutti coloro che osino ricevere tali persone 

nella sede stessa è inflitto il marchio dell’infedeltà e la pena della 

scomunica.  

Sembra emergere, dalle due decretali, la diffusione, in seno 

all’episcopato, di tendenze all’insubordinazione verso l’autorità papale, 

 

131 Cfr. AE. FRIEDBERG, Extrav. Comm., lib. I, tit. VIII, cap. II, cc. 1246.    
132 Cfr. AE. FRIEDBERG, Extrav. Comm., lib. I, tit. VIII, cap. III, cc. 1246.    



 

96 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

nei primi anni della residenza avignonese; il suo prestigio si era forse 

appannato, agli occhi di alcuni di loro: in questo quadro appare 

interessante e significativo l’aperto riferimento fatto dal papa a possibili 

“cospirazioni” contro di lui. Da tali tendenze traggono spunto le decretali 

in esame per riaffermare una più stretta soggezione dei vescovi alla 

persona del pontefice. 

Lo sforzo di Giovanni XXII di stabilire fermamente la propria 

autorità (ma anche la tutela) verso l’episcopato emerge da altre due 

decretali: Malitiis e Divinis exemplis. 

Nella decretale Malitiis (s. d.)133, definita ‘costituzione’, viene 

enunciato il principio, ‘che avrà vigore in perpetuo’, che la consegna del 

pallio, da farsi a coloro che sono assunti al governo delle chiese 

metropolitane o di altre, non sia in alcun modo ostacolata o ritardata 

dalla (eventuale) eccezione di un crimine o di una mancanza sollevata a 

carico dei destinatari; ciò a meno che coloro che si oppongono prestino 

giuramento di non farlo con dolo ma di credere che ciò sia vero, si offrano 

di fare una pronta confessione, si obblighino a una pena di rappresaglia 

o straordinaria, a discrezione del giudice che presiede. Per ‘pronta 

confessione’ dovrà intendersi, in questo caso, legittima dimostrazione di 

ciò a cui si oppongano, entro due mesi dal giorno della collazione. 

Decorso inutilmente siffatto termine, la consegna del pallio avrà 

comunque luogo.    

Diretta a stabilizzare e consolidare le istituzioni ecclesiastiche, nel 

difficile avvio del pontificato avignonese, la decretale intende stringere il 

legame fra pontefice e metropoliti (del quale il pallio costituisce il 

simbolo), prevenendo il sin troppo facile insorgere di pretesti dilatori 

nella provvista dei principali uffici ecclesiastici ma offre altresì la 

possibilità di dimostrare l’eventuale fondatezza delle eccezioni sollevate 

sulle persone. 

Del tutto differente è il tipo di intervento del papa nel caso della 

decretale Divinis exemplis (1318)134. Ivi, in esito a una lunga e approfondita 

indagine, viene disposta, a carico di Hugues Géraud, vescovo di Cahors 

(città di origine del papa), la deposizione perpetua, con la privazione del 

suo ufficio episcopale, sacerdotale e di qualsiasi altro, e la condanna alla 

prigione perpetua, a causa dei numerosi eccessi, gravi oppressioni ed 

enormi crimini di cui si è reso colpevole.  

 

133 Cfr. AE. FRIEDBERG, Extrav. Comm., lib. I, tit. IV, cap. un., cc. 1242.    
134 Cfr. AE. FRIEDBERG, Extrav. Comm., lib. V, tit. VIII, cap. un., cc. 1302-1303.    



 

97 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

Il testo della decretale, ampio e dettagliato, si sofferma su questi 

capi d’accusa: a) verso la Santa Sede: rifiuto di accettare e di presentare 

appelli ad essa e oppressione verso coloro che li presentavano; 

conferimento di benefici resi vacanti  con metodi illeciti e più che sospetti; 

b) verso i suoi sudditi: terrore, violenza e ingiustizia, frodi, estorsioni 

intollerabili, esazioni indebite; privazione dei loro benefici  a danno di 

soggetti non legittimamente convocati, né condannati o confessati; 

dettatura di molti atti falsi; rifiuto di istituzione di soggetti che erano stati 

presentati e concessione di lettere di istituzione dietro forti pagamenti in 

denaro. 

Ricorrente è perciò il riferimento ad atti simoniaci (‘s’impadronì 

delle chiese a lui soggette e ne usurpò le entrate’). Riconosciuto colpevole 

pure di corrompere i tribunali e i giudici, l’ex vescovo è ritenuto 

responsabile, sul piano più strettamente personale, di spergiuro, 

irregolarità, fornicazione. 

Interessante appare l’affermazione, fatta in sede conclusiva, 

insieme ad altre considerazioni, secondo cui ‘la sua uscita è pericolosa’, 

a causa della malizia che gli è abituale: alla base di essa può dirsi posta 

la condanna al carcere a vita. Questa è chiamata a una funzione 

principalmente preventiva, oltreché afflittiva ed emendativa (‘possa fare 

penitenza per ciò che ha commesso’).  

La decretale Divinis exemplis è formalmente riferita ai delitti 

canonici in essa richiamati: in rapporto ad essi, Hugues Géraud viene 

condannato al carcere a vita. 

Questi, peraltro, quando il procedimento canonico era stato 

avviato a suo carico, prevedendo la sua condanna, aveva ordito un 

complotto per avvelenare il papa e due cardinali suoi stretti collaboratori, 

facendo anche ricorso a pratiche magiche135. Scoperto il complotto, che fu 

confessato dal Géraud, la vicenda ebbe uno sviluppo inatteso per la 
 

135 Anche in relazione a questa vicenda, si accentua la tendenza di Giovanni XXII a 

reprimere più severamente le pratiche magiche. Fin dal 1320 egli avvia estese 

consultazioni con teologi ed esperti sulla questione dell’assimilazione di tali pratiche ai 

delitti di eresia. Con la decretale Super illius specula (del 1326 o 1327), il pontefice 

occitano equipara definitivamente le pratiche magiche all’eresia estendendo ad esse le 

medesime sanzioni e rafforzando la competenza dell’Inquisizione in tale campo. La 

citata decretale non risulta inclusa né nelle Extravagantes Iohannis XXII, né nelle 

Extravagantes Communes. Sulle consultazioni avviate fin dal 1320 e sul ruolo del teologo 

francescano Enrico Del Carretto, vescovo di Lucca, cfr. R. MANSELLI, Enrico Del 

Carretto e la consultazione sulla magia di Giovanni XXII, in Miscellanea in onore di monsignor 

Martino Giusti, II, (Collectanea Archivi Vaticani, 5), Città del Vaticano, 1978, pp. 97-129.        



 

98 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

morte del card. Jacques de Via, vescovo di Avignone e nipote del papa, 

della quale fu ritenuto responsabile, per aver ordito un sortilegio, lo 

stesso Géraud. Un nuovo processo inquisitoriale fu ben presto avviato, 

che si concluse con la sua condanna al rogo136. 

Nell’edizione delle Extravagantes Communes curata dal Friedberg, 

la decretale Divinis exemplis viene riportata al 1318, ma sappiamo che 

Hugues Géraud era stato giustiziato fin dal 30 agosto 1317: detta 

discordanza evidenzia i successivi, inopinati sviluppi che l’intera 

vicenda aveva rapidamente subìto. 

 

4) Potestà di giurisdizione 

 

Alcune decretali di Giovanni XXII rifluite nelle Extravagantes Communes 

riguardano, in modo diverso, la materia giurisdizionale, intesa proprio 

come potestas regiminis, e toccano più da presso le prerogative della Sede 

Apostolica. Si tratta di: Super gentes et regna, Frequentes e Quum Matthaeus 

de Pontiniano.  

La decretale Super gentes et regna (s. d.)137, riguardante il potere di 

nomina e di invio di legati da parte del papa, esordisce con un richiamo 

di forte sapore teocratico, quando afferma che il Romano Pontefice è 

“costituito dal Signore sopra le nazioni e i regni”. Egli, non potendo 

percorrere personalmente le singole regioni né esercitare la cura della 

sollecitudine pastorale sul gregge a lui affidato, è perciò obbligato, per il 

dovere del servizio a lui imposto, a nominare propri legati nelle varie 

parti del mondo, che, secondo le necessità, agiscano in sua vece. Ufficio 

e potere ricevuto direttamente da Dio. 

Tuttavia, alcuni soggetti (non meglio precisati) colpiscono gli 

stessi legati e non permettono loro di entrare nelle terre a loro soggette, 

dicendo che questa è la loro consuetudine. 

Rigettando totalmente detta consuetudine, irragionevole e 

contraria alla salvezza delle anime, il pontefice decreta “che tutti i legati 

stessi siano ammessi da tutti, di qualsiasi preminenza, condizione o stato 

essi siano, e che non possa essere impedito da chiunque si vanti del nome 

cristiano, col pretesto di qualsiasi consuetudine, di entrare liberamente 

in qualsiasi regno, provincia o terra a cui siano destinati e di esercitare 

l’ufficio della legazione loro affidato”. Incorrerà ipso facto nella 

 

136 Su questa vicenda, richiami in C. TROTTMAN, Giovanni XXII, cit., p. 513,        
137 Cfr. AE. FRIEDBERG, Extrav. Comm., lib. I, tit. I, cap. un., c. 1237.      



 

99 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

scomunica (si tratta, cioè, di scomunica latae sententiae), chiunque osasse 

impedire ai legati o anche ai messaggeri inviati dalla Sede Apostolica per 

qualunque motivo, di entrare e di esercitarvi le funzioni loro affidate. I 

regni, le terre e i luoghi ad essi soggetti saranno irretiti dall’interdetto 

ecclesiastico per tutto il tempo in cui manterranno una siffatta posizione. 

Siamo in presenza di una decretale del più grande interesse. Il 

diritto che il papa rivendica di nominare e inviare legati presso nazioni e 

regni viene fondato sul postulato teocratico della superiorità dell’autorità 

papale rispetto a quella dei monarchi secolari: questi, perciò, non 

possono escluderli dai loro territori dietro alcuna motivazione e vanno 

incontro, in caso contrario, alle più severe sanzioni ecclesiastiche. 

Del tutto diversa la materia affrontata dalla decretale Frequentes 

(1327)138, in cui si richiamano tutti alla più scrupolosa osservanza della 

decretale di Bonifacio VIII Super cathedram, rimessa in vigore da 

Clemente V al Concilio di Vienne139. 

Sono giunte al papa le doglianze provenienti dall’arcivescovo di 

Bordeaux, dai membri dei capitoli maggiori di Bordeaux e di altre chiese, 

priorati, conventi, rettori, curatori, sacerdoti e vicari parrocchiali, e 

chierici sia regolari che secolari della suddetta città e diocesi: i religiosi 

degli stessi Ordini dei Predicatori, Minori, Eremiti e Carmelitani - 

“contrariamente al tenore della stessa decretale - stanno infliggendo a 

loro molti torti, danni e perdite”. 

Il papa dispone che, nel rispetto della decretale bonifaciana, non 

si consenta ai religiosi dei suddetti Ordini “di infliggere alcun gravame 

o danno ai suddetti arcivescovi, capitoli, prelati, priori, conventi, rettori, 

curati, sacerdoti, vicari e clero, i quali vorranno rivalersi per qualsiasi 

danno, molestia, gravame già inflitto in passato o che sarà inflitto in 

futuro”.  

 

138 Cfr. AE. FRIEDBERG, Extrav. Comm., lib. II, tit. I, cap. un., cc. 1251-1254.    
139 Cfr. AE. FRIEDBERG, Extrav. Comm., lib. III, tit. VI, cap. II, c. 1273, rinvia alle 

Clem., lib. III, tit. III, cap. II, cc. 1161-1164. Emanata da Bonifacio VIII il 18 febbraio 1300, 

frutto di attento studio, la decretale Super cathedram fu revocata da Benedetto XI nel 1304 

e ripristinata da Clemente V nel Concilio di Vienne, nel 1312. La decretale dettava 

norme precise circa i punti più importanti su cui verteva il dissidio fra secolari e 

regolari: cioè, sui limiti entro i quali i Mendicanti potevano ricevere le confessioni, 

predicare e celebrare funerali. I più danneggiati furono i Minoriti, avvezzi da tempo a 

una libertà quasi illimitata, ma a nulla valsero le loro proteste, di fronte all’energia del 

papa. Così E. DUPRE’ THESEIDER, Bonifacio VIII, in Enciclopedia dei Papi, vol. II, Istituto 

della Enciclopedia Italiana, Roma, 2000, p. 488.  



 

100 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

L’intento è quello di regolare meglio la procedura inquisitoriale e 

la collaborazione tra vescovo e inquisitore140. 

Si afferma il principio che là dove sia necessaria un’indagine 

giudiziaria, questa avvenga sommariamente, sine strepitu seu figura 

iudicii. Si ribadisce la regola della decretale di Bonifacio VIII che nessuno, 

fuori della sua città o diocesi, se non in alcuni casi eccezionali, ed entro 

un certo limite dal confine della propria diocesi, possa essere chiamato 

in giudizio o che giudici e conservatori possano procedere contro 

chiunque fuori della città e diocesi in cui sono stati nominati, o che altri 

possano presumere di affidare i loro turni ad altri o di trascinare alcuno 

oltre un certo limite dal confine della stessa diocesi. Viene poi enunciato 

un generale principio di non interferenza con altre costituzioni del 

Romano Pontefice, e di salvaguardia della piena efficienza della 

giurisdizione papale e del suo esercizio in questo campo.  

Se gli stessi frati o i loro Ordini, così come arcivescovi, capitoli, 

prelati, priori, conventi, rettori, curati, sacerdoti, vicari e clero, o alcuni 

di loro o qualsiasi altro, congiuntamente o separatamente, hanno un 

indulto dalla S. Sede, non possano essere scomunicati, sospesi o 

interdetti, o chiamati a giudizio fuori o oltre, intorno o in qualsiasi altro 

modo, senza che vi siano le lettere apostoliche, con la menzione delle 

indulgenze, delle persone, di luoghi, uomini, ordini e nomi propri, e di 

qualsiasi altra indulgenza o privilegio della detta Sede, generale o 

speciale, di qualsiasi tenore ci possa essere.  

Segue l’ulteriore e più generale prescrizione autoritativa secondo 

cui è proibito severamente ai giudici o ai conservatori, a qualsiasi 

persona degli stessi Ordini dei Predicatori, Minori, Eremiti e Carmelitani, 

o agli stessi Ordini congiuntamente o separatamente, di convocare 

chiunque davanti a loro in giudizio per danni e ingiurie e qualsiasi altra 

questione o affare loro assegnato, secondo modalità difformi da quelle 

poste nella decretale Super cathedram.    

 

Questa proibizione è estesa non solo al futuro ma anche agli affari 

ancora pendenti e iniziati in qualsiasi modo; ogni atto in contrario, 

comunque tentato, sarà considerato nullo e privo di effetto. 
 

140 L’attività inquisitoriale contro le eresie, con significativi riflessi sul terreno 

politico, registra un notevole incremento durante il pontificato di Giovanni XXII: in 

tema, cfr. M. BENEDETTI, Giovanni XXII, gli inquisitori, la disobbedienza, in  CENTRO 

ITALIANO DI STUDI SUL BASSO MEDIOEVO -Accademia Tudertina, Giovanni XXII. Cultura 

e politica di un papa avignonese, cit., pp. 239-264.  



 

101 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

Viene in ultimo stabilito che ciascun giudice e conservatore possa 

continuare la trattazione di affari e questioni iniziata da un altro, 

considerando la giurisdizione di ognuno di essi come estensibile ad ogni 

caso si presenti in futuro. Ciò al fine, evidentemente, di porre riparo a 

eventuali eccessi, senza fermare, per questo, il procedimento in corso.  

L’obiettivo della decretale appare sufficientemente chiaro, 

considerato oltretutto l’espresso richiamo alla Super cathedram: essa 

intende porre limiti precisi, temporali e materiali, alla giurisdizione 

inquisitoriale, prevenendo per il futuro conflitti con la giurisdizione 

vescovile, e fatto comunque salvo il primato giurisdizionale papale. 

Sulla medesima, delicata questione sembra vertere, in relazione a 

un caso specifico, la decretale Quum Matthaeus de Pontiniano (1327)141, 

coeva alla precedente.  

Il caso è quello di Matteo de Pontiniano, dell’Ordine dei 

Predicatori, inquisitore dell’eretica pravità nel Regno di Sicilia, il quale 

ha ritenuto di pronunciare una sentenza di scomunica contro Guglielmo 

de Baleto, arcidiacono di Fréjus, cappellano papale, e rettore della 

Campagna e Marittima142. Si lamenta l’occasione frivola da cui il fatto è 

derivato, e si ravvisa in tale sentenza una forma di mancata riverenza 

verso il pontefice e la Sede Apostolica. 

La decretale, “volendo impedire tali atti presuntuosi a tutti quanti, 

sia giudici ordinari che delegati e agli inquisitori della stessa nequizia e 

a tutti quanti altri esercitino qualunque autorità”, con l’autorità 

apostolica proibisce severamente e comanda espressamente che essi  

 

 

141 Cfr. AE. FRIEDBERG, Extrav. Comm., lib. V, tit. III, cap. III, cc. 1292-1293.    
142 Guglielmo de Baleto aveva maturato una lunga sperienza al servizio della Chiesa: 

collettore delle decime già sotto i papi Gregorio X, Niccolò IV, Bonifacio VIII e Clemente 

V, fu confermato nell’ufficio da Giovanni XXII, appena eletto pontefice, con lettera del 

25 settembre 1316. Già legato pontificio in Lombardia sotto Clemente V, Giovanni XXII 

lo aveva nominato dapprima rettore della città di Benevento e poi rettore della 

provincia di Campagna e Marittima (8 agosto 1318): carica, quest’ultima, assunta solo 

nel 1320. Investito del recupero dei proventi, dei censi e delle multe che da anni non 

erano stati pagati, del controllo delle rocche e della ricostruzione di quelle cadenti, in 

campo spirituale deteneva ampi poteri: oltre al controllo sull’episcopato e sul clero, 

aveva giurisdizione nelle cause d’appello, proprio in quanto non vi era un vescovo 

metropolita. Fedele rappresentante della politica pontificia in provincia, morì a Napoli 

il 18 ottobre 1322. Cfr. M. T. CACIORGNA, Scritture ed ufficiali pontifici nella Campagna 

e Marittima del primo Trecento, in Offices, écrit et papauté (XIII-XVII siècle), Collection de 

l’Ecole Française de Rome, 386, Roma, 2007, pp. 47-71 (in particolare, pp. 58-63).  



 

102 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

“non procedano in alcun modo, contro gli ufficiali o 

messaggeri papali e quelli della Sede Apostolica o alcuno di loro, in 

nessuna occasione o causa, senza il consenso pontificio e quello 

della Sede Apostolica, il permesso speciale della Sede da concedere 

loro tramite lettere della Sede stessa che facciano pieno riferimento 

al tenore della presente, o presumere di emettere alcuna sentenza di 

scomunica o sospensione o qualsiasi altra sentenza contro di loro o 

qualcuno degli stessi”. 

 

Prosegue il pontefice:  

 
“Infatti, con la presente decretiamo che qualsiasi attentato 

possa essere fatto contro questo divieto e questo comando è nullo e 

invalido. Tuttavia, desideriamo che i suddetti diocesani e 

inquisitori, per quanto riguarda le questioni di fede, e gli altri per 

quanto riguarda le questioni di interesse pubblico o privato, sia 

ordinari che delegati da qualsiasi autorità, per quanto riguarda il 

loro ufficio, qualora qualche attentato venisse fatto dagli stessi 

ufficiali e messaggeri, ne siano pienamente informati e si sforzino 

d’informarci, affinché possiamo decidere un rimedio appropriato”.    

 

Il principio-generale è quello dell’esenzione, in sostanza, dalla 

giurisdizione inquisitoriale, se non vi sia un preciso intervento della Santa 

Sede che abiliti a procedere quanti ne abbiano titolo.   

 

 

5) Religiosi 

 

La materia dei religiosi, che ebbe ampia rilevanza durante tutto il 

pontificato giovanneo con riflessi significativi nello ius decretalium, ha un 

riscontro assai modesto nelle Extravagantes Communes. 

Le due sole decretali censite non sono prive, tuttavia, di un certo 

interesse, in quanto paiono confermare la linea adottata da Giovanni 

XXII nei confronti degli Ordini religiosi, specie dei mendicanti. 

La prima di esse, peraltro - la Quia cunctos (s. d.)143 - tocca il 

suddetto tema solo indirettamente, per affermare un principio generale 

di parità in rapporto specialmente agli Ordini mendicanti. 

Constatato che alcuni professi di Ordini mendicanti  

 

143 Cfr. AE. FRIEDBERG, Extrav. Comm., lib. I, tit. V, cap. un., cc. 1242-1243.    



 

103 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

 
“ottengono più campane in alcuni dei loro conventi e in 

futuro si sforzano di ottenere cattedrali e altre chiese proprie, si 

lamenta che in tal modo venga meno la giustizia, si crei un ostacolo 

ai servizi divini nei centri locali e si apra fra loro la strada per 

dispute e scandali”. 

 

Di qui la parte prescrittiva della decretale: volendo evitare tali 

pericoli e desiderando che sia osservata la pace, il papa stabilisce  

 
“che i religiosi dei suddetti Ordini... non abbiano più di una 

campana in alcuno dei loro conventi o luoghi senza la speciale 

licenza della Sede Apostolica ma si contentino di una sola per ogni 

luogo. Se poi qualche comunità, ecclesiastica o secolare, o gli stessi 

religiosi abbiano avuto o abbiano ora una campana per loro in 

qualcuno dei loro luoghi, non quella ma solo un’altra 

specificamente destinata al loro uso possa suonare durante le ore 

del giorno e della notte, durante le messe e gli altri momenti 

consueti”. 

 

Il papa permette inoltre agli stessi religiosi che, 

 
“laddove abbiano avuto finora e ora abbiano diverse 

campane senza alcuna controversia o contraddizione per il solo uso 

proprio, d’ora in poi possano usarle liberamente, e che le altre che 

abbiano acquisito debbano essere rimosse dai loro luoghi o 

campanili entro un periodo di tre mesi e in nessun caso sostituite” 

 

Rimangono escluse da tale prescrizione “le campanelle piccole che 

era consueto avere nei refettori, sagrestie, capitoli e magari in altri uffici 

degli stessi religiosi”. 
 

Concepita come norma di contenimento e fondata su un principio 

egualitario, quella enunciata nella decretale è anche una disposizione che 

accresce l’intervento papale nella vita interna delle associazioni religiose 

mendicanti, imponendo crescenti limitazioni alla loro attività pastorale. 

Essa, perciò, s’inscrive, più di quanto non appaia a prima vista, nella più 

generale politica adottata da Giovanni XXII nei loro confronti.  



 

104 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

A questa stessa materia ma da un punto di vista completamente 

diverso è dedicata la decretale Ad nostrum (1325)144. Ivi si affronta il caso 

di religiosi che  

 
“a volte si trasferiscono in luoghi oltremare, dove vivono 

pochi fedeli rispetto agli infedeli” e quivi “si sforzano di corrompere 

le menti dei fedeli, per quanto possono, con le loro dottrine reprobe 

ed erronee, e non mancano di diffondere grande pericolo in queste 

parti [...], né esitano a denigrare le costituzioni della Santa Romana 

Chiesa” e a diffondere “molte altre cose che deviano dalla fede 

nei loro discorsi e nelle loro conversazioni segrete”, 

offendendo Dio e sollevando pericolosi scandali. 

 

Di qui, la parte dispositiva:  

 
“Noi, pertanto, .... proibiamo severamente a tutti e a 

ciascuno dei religiosi di qualsiasi condizione, religione, ordine o 

stato esistano, .... che nessuno di loro, senza un ordine superiore, osi 

tuttavia concedere questo tipo di licenza a qualsiasi fratello del 

proprio Ordine, se non solo a uomini istruiti, prudenti ed esperti. 

Vogliamo infatti che chiunque in qualsiasi modo presuma il 

contrario, sia soggetto alla sentenza di scomunica ipso facto, dalla 

quale nessuno può ottenere il beneficio dell’assoluzione se non dal 

Romano Pontefice, e soltanto in articulo mortis”.  

  

Viene inoltre ordinato a tutti i prelati della Chiesa di comandare 

rigorosamente che nessun religioso che si trasferisca nelle aree suddette 

(eccetto il caso in cui sia stata loro concessa licenza di trasferirsi dai 

superiori competenti), sia ammesso nelle loro città, diocesi, luoghi e terre 

per scopi diversi dall’ufficio della predicazione o dalla celebrazione dei 

servizi divini; piuttosto, tali soggetti siano arrestati come apostati o fatti 

arrestare e tenere in custodia carceraria “finché detta licenza non sia stata 

loro confermata nel modo speciale sopra detto”. E tuttavia  

 

“se si scoprisse che approvano qualche religioso che è stato 

respinto dalla Sede Apostolica, o che dogmatizzano nelle loro 

prediche e conversazioni segrete ciò che è contrario alla fede, 

concediamo loro il permesso di arrestare legittimamente tali 

 

144 Cfr. AE. FRIEDBERG, Extrav. Comm., lib. III, tit. VIII, cap. II, cc. 1278-1279.    



 

105 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

persone, con la cessazione di qualsiasi privilegio e di sottoporle a 

custodia carceraria, come farebbero con i loro sudditi”. 

 

Su di un piano più generale, si raccomanda di assicurare vigilanza, 

di acquisire informazioni e di procedere sommariamente, sine strepitu seu 

figura iudicii, e di “punire con le dovute pene chiunque scoprissero 

colpevole di quanto sopra, secondo le prescrizioni dei canoni, nonostante 

qualsiasi esenzione e privilegio precedentemente concessi”.  

Emergono vari spunti d’interesse: la decretale risale agli anni in 

cui è ancora molto forte la polemica pauperistica e il confronto fra 

Giovanni XXII e gli Ordini mendicanti, specie il francescano, resta 

serrato. Vi è un richiamo ai superiori degli Ordini ad un più stretto 

controllo della predicazione svolta dai loro appartenenti e una direttiva 

chiara a volerla riservare soltanto ai soggetti più preparati. 

La severità delle sanzioni previste per i contravventori attesta 

l’importanza primaria attribuita a questa materia: la scomunica latae 

sententiae riservata, da un lato; ma anche, dall’altro, la pena carceraria, 

che sempre più prende piede nella decretazione giovannea, con finalità, 

principalmente, special-preventiva e, solo residualmente, emendativa, 

nei confronti del reo. 

 

6) Dottrina e culto  

 

La materia dottrinale e quella legata al culto hanno un loro limitato 

spazio, all’interno delle Extravagantes Communes: l’una e l’altra appaiono 

in un certo numero di decretali ma con una varietà di temi più disparata 

che in ogni altro caso.  

Un loro richiamo separato conferma questa impressione. 

La decretale Ratio recta (s. d.)145 si occupa della posizione delle 

beghine, appartenenti a congregazioni di donne che, senza pronunciare 

voti monastici, conducevano vita devota in piccoli gruppi, dimorando in 

luoghi appositi, detti beghinaggi146. 

Si ricorda anzitutto che il papa Clemente V,  
 

 

145 Cfr. AE. FRIEDBERG, Extrav. Comm., lib. III, tit. IX, cap. un., cc. 1279-1280.    
146 Cfr. A. DE STEFANO, Beghine e begardi, in Enciclopedia Italiana, vol. VI, Istituto 

della Enciclopedia Italiana, Roma, 1930, pp. 486-487. Le vicende e i caratteri del 

movimento beghinale sono ripresi in esame nel recente volume S. PANCIERA, Le 

beghine. Una storia di donne per la libertà, Gabrielli, Verona, 2022.  



 

106 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

“essendogli state insinuate alcune voci maligne sulle donne 

comunemente chiamate Beghine, soprattutto da alcune parti della 

Germania, e in particolare che alcune di loro disputavano e 

predicavano sulla suprema Trinità e sull’essenza divina, e 

introducevano opinioni contrarie alla fede cattolica riguardo agli 

articoli di fede e ai sacramenti della Chiesa, e inducevano le anime 

di molte persone semplici in vari errori: per queste e altre cose 

frequentemente udite sul loro conto, ritenendole non indegne di 

essere sospettate dalla ragione, promulgò una sentenza di 

scomunica contro coloro che avessero continuato a seguire questa 

posizione appena assunta o che l’avessero seguita di nuovo”147. 
 

Entrando nella parte dispositiva, il testo rileva preliminarmente 

che  
 

“in molte parti del mondo ci sono molte donne che sono anche 

comunemente chiamate Beghine, che a volte vivono in isolamento 

nelle case dei genitori o nelle proprie, a volte in altre case o in case 

affittate insieme, conducono una vita onesta, frequentano le chiese 

di notte, obbediscono riverentemente ai rettori delle chiese 

diocesane e parrocchiali locali, non usurpano in alcun modo per sé 

la curiosità di disputare o l’autorità o piuttosto la temerità di 

predicare, né coinvolgono se stesse o chiunque altro nelle suddette 

opinioni ed errori, né c’è o c’è stata alcuna conoscenza o sospetto 

precedente contro di loro, che le legherebbe, a differenza di loro, 

dalla loro stessa luce, in modo che nessuno di coloro che hanno forse 

predicato la continenza perpetua al Signore avrebbe l’opportunità 

di cadere, e così che non sarebbero occupati dai pericoli, dalle 

perdite e dai molti scandali che probabilmente ne seguirebbero, 

secondo le disposizioni della Chiesa moderna”.  
 

Di qui, l’enunciazione principale dell’intera decretale:  
 

“le Beghine di questo tipo sono irreprensibili, e non ricadono sotto 

la suddetta proibizione e soppressione (perché il nostro 

predecessore sopradetto non si sa affatto che di esse avesse 

saputo)”. 

 

Segue la parte propriamente prescrittiva del provvedimento in 

esame: il papa dichiara e vuole che esse non siano incluse nella suddetta 

 

147 Ricorda A. DE STEFANO, Beghine e begardi, cit., p. 486, che il Concilio di Vienne 

del 1311, celebrato sotto Clemente V, le soppresse ufficialmente come eretiche e incaricò 

gli inquisitori di ricercarne le affiliate e di punirle severamente.  



 

107 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

proibizione e soppressione e ingiunge agli Ordinari dei luoghi che non 

vengano in alcun modo molestate “sotto qualsivoglia pretesto di tal 

genere”. Se 
 

 “qualcosa di questo è stato tentato contro di loro da qualcuno finora 

o può accadere che venga tentato in futuro nei beni e nei diritti, 

desideriamo che con la nostra autorità i suddetti Ordinari le 

ristabiliscano nel loro dovuto stato, invocando, se necessario, l’aiuto 

del braccio secolare”148. 
 

Si precisa ulteriormente:  
 

“tuttavia non intendiamo approvare lo stato di tali Beghine che 

permettiamo (a meno che non venga diversamente ordinato a loro 

riguardo dalla Sede Apostolica), da quanto precede. Comandiamo 

agli Ordinari locali e ad altri a cui quanto sopra sarà riferito, di 

esercitare la vigile cura e la dovuta sollecitudine, affinché coloro che 

seguono le vie sopra menzionate e imitano i loro atti temerari, non 

si coinvolgano nei suddetti errori e nella temerità delle dispute e 

delle predicazioni, frenando coloro che presumono di andare contro 

quanto sopra mediante censura ecclesiastica seguita da appello. 

Inoltre decretiamo che le donne, qualunque sia il loro nome, che si 

siano dimostrate colpevoli di quelle cose dalle quali era scaturita la 

proibizione, o ne sono meritamente note o sospette, se hanno 

cambiato in qualsiasi modo il loro stato o il loro abito, rimangano 

effettivamente sotto la suddetta censura, e desideriamo e 

comandiamo che tale provvedimento sia preso contro di loro da 

coloro a cui spetta, in modo che, una volta distolte dall’errore nel 

modo prescritto, non possano infettare oltre le pecore sane”.  
 

L’importanza della decretale è evidente: si introduce l’opportuna 

distinzione, fra le beghine che si dedicano ad attività di predicazione e di 

speculazione dottrinale, diffondendo spesso dottrine eterodosse su 

questioni essenziali per la Chiesa, e quelle che sono unicamente dedite 

alla vita contemplativa come singole o in piccoli gruppi. Queste ultime 

possono liberamente svolgere la loro vita religiosa senza che l’istituzione 

ecclesiastica eserciti forme di oppressione, pur conservando comunque 

 

148 Ricorda A. DE STEFANO, Beghine e begardi, cit., p. 486, che i decreti del Concilio 

di Vienne “furono rigidamente applicati da papa Giovanni XXII, sebbene questi avesse 

distinto le beghine ortodosse da quelle eterodosse e lasciasse senza molestia le beghine 

dei Paesi Bassi”.  



 

108 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

l’obbligo della vigilanza sulle suddette attività ad evitare che i fenomeni 

degenerativi del passato tornino a manifestarsi ed estendersi.  

È forse grazie a questa decretale di Giovanni XXII che il 

movimento beghinale si è conservato, riuscendo a giungere fino al 

presente in alcune aree nel nord Europa: in assenza delle precisazioni 

enunciate, si sarebbe forse andati incontro ad una sua generalizzata 

interdizione e probabile estinzione.   

La variegata problematica dell’ortodossia dottrinale torna ancora 

ad emergere nella decretale Vas electionis (1321)149.  Ivi si prende in esame 

la posizione dottrinale del maestro Jean de Pouilly (Iohannis de 

Poliaco)150, dottore in sacra teologia, riguardante il sacramento della 

penitenza. 

Gli enunciati riportati di seguito contengono errori pericolosi. 

Primo: i confessati a fratelli che hanno licenza generale di ascoltare 

confessioni, sono tenuti a confessare di nuovo al proprio sacerdote gli 

stessi peccati. 

Secondo: in considerazione dell’editto “Omnibus utriusque 

sexus” emanato dal Concilio generale, il papa non può impedire che i 

parrocchiani siano tenuti a confessare tutti i loro peccati una volta 

all’anno al proprio sacerdote, che egli dichiara essere il parroco. 

Terzo: il papa non può conferire il potere generale di ascoltare le 

confessioni, senza che un confessore con licenza generale sia tenuto a 

confessare gli stessi peccati al proprio sacerdote che egli afferma essere 

(come premesso) il proprio parroco. 

È stata data possibilità al maestro Jean de Pouilly di esporre le 

proprie teorie davanti al papa e davanti al concistoro. Questi ha 

affermato di essere disposto a credere e sostenere la posizione della Santa 

Sede ed ha revocato le proprie asserzioni davanti al concistoro. 

Alla luce di tutto questo, il papa condanna e respinge tutti gli 

enunciati suddetti come falsi, erronei e devianti dalla sacra dottrina. 

 

149 Cfr. AE. FRIEDBERG, Extrav. Comm., lib. V, tit. III, cap. II, cc. 1291-1292.    
150 Jean de Pouilly (1270-1350), chierico, teologo, allievo di Godefroid de Fontaines, 

docente di teologia nell’Università di Parigi, la sua notorietà è legata alla lotta da lui 

impegnata contro gli Ordini mendicanti. Denunciato presso la Santa Sede per le sue 

posizioni dottrinali, fu citato a comparire dinanzi alla Corte di Avignone, dove le sue 

dottrine furono condannate come eretiche (25 luglio 1321). Il successivo 27 luglio, a 

Parigi, lesse la formula di ritrattazione dinanzi a trecento testimoni. Riconciliato 

pienamente con la Chiesa, Giovanni XXII gli conferì, con lettera del 13 giugno 1322, un 

canonicato nella chiesa di San Sinforiano, a Reims.    



 

109 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

Viene riconosciuto vero e cattolico questo: “che coloro che si 

confessano ai suddetti fratelli non sono più tenuti a confessare di nuovo 

gli stessi peccati che se li avessero confessati al proprio sacerdote secondo 

il concilio generale.” 

Segue la severa ammonizione a non voler sostenere i suddetti 

insegnamenti condannati e respinti, e di difenderli e insegnarli in alcun 

modo. 

Tutti i vescovi sono tenuti a pubblicare solennemente detti 

enunciati nelle rispettive città e diocesi. 

Al maestro Jean de Pouilly è fatto obbligo di rinnegare 

pubblicamente i suddetti enunciati e il loro contenuto nelle scuole e nei 

sermoni di Parigi, come contrari alla verità, come egli stesso ha promesso 

di fare 151. 

La decretale offre spunti, anche in questo caso, a molteplici 

osservazioni: la costante attenzione, anzitutto, che il papa avignonese 

intende riservare alle questioni dottrinali, con un suo intervento diretto; 

sullo sfondo, emerge sempre la riaffermazione delle prerogative della 

Sede Apostolica (es. potere di concedere licenza generale a confessare)152. 

In questo caso, poi, torna indirettamente a proporsi la questione dei 

privilegi dei Mendicanti, presente in alcune delle decretali già esaminate. 

Anche in questo caso, la soluzione adottata salvaguarda in pari tempo le 

prerogative papali e una certa autonomia dei religiosi nell’azione 

pastorale.  

In parte connesse con la tematica dottrinale risultano le decretali 

concernenti, in vario modo, il culto: due, in particolare, possono essere 

ricondotte a questo ambito, per quanto ne sia diverso l’oggetto.  

 

151 Su questa vicenda, alcuni richiami in G. CREMASCOLI, La pietas di Giovanni 

XXII, in CENTRO ITALIANO DI STUDI SUL BASSO MEDIOEVO -Accademia Tudertina, 

Giovanni XXII. Cultura e politica di un papa avignonese, cit., specie p. 117 s., con particolare 

riferimento alla ritrattazione compiuta dal teologo francese.     
152 Una vicenda molto simile a questa, si riscontra nel caso del teologo domenicano 

tedesco Eckhart von Hochheim (1260-1327/28), noto in Italia come il Maestro Eccardo, i 

cui errori dottrinali sono richiamati e condannati da Giovanni XXII nella decretale In 

agro dominico 27 marzo 1329 (non rifluita nelle Extravagantes Iohannis XXII né nelle 

Extravagantes Communes), in cui trovano eco spunti delle dottrine dei fraticelli e dei 

valdesi. Anche in questo caso, la vicenda si conclude con la ritrattazione del teologo e 

la sua sottomissione all’autorità ecclesiastica. In proposito, cfr. G. CREMASCOLI, La 

pietas di Giovanni XXII, cit., specie p. 111 ss.     



 

110 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

Alquanto originale, anzitutto, appare la decretale Docta sanctorum 

(1324/25)153,  in materia di musica sacra154. 

Il principio-guida di questa decretale viene ancorato 

all’insegnamento dei Padri della Chiesa: nei servizi di lode divina, la 

mente sia vigile, la parola chiara, il canto salmodico calmo. In tal modo, 

Dio è realmente accolto e viene suscitata la devozione dei fedeli; il canto 

ha, così, tenore maturo e distinta gradazione. 

Emergono, tuttavia, nuove tendenze, nella musica e nel canto 

sacro, con nuovi toni e nuove melodie che si discostano dalla tradizione 

e non agevolano la devozione 155. 

Il papa, di concerto con i cardinali, dispone il bando e la totale 

esclusione di tali nuove tendenze, vietandone l’impiego nella liturgia 

delle ore e nella celebrazione delle messe 156. 

 

153 Cfr. AE. FRIEDBERG, Extrav. Comm., lib. III, tit. I, cap. un., cc. 1255-1257. La 

datazione di questa decretale è controversa: quasi certa quella del 1324/25, ma alcuni 

studiosi la fanno risalire al 1317/18, oppure al 1320/21. In proposito, cfr. A. ZIINO, 

Giovanni XXII e la musica: una falsa attribuzione e qualche ipotesi ‘estravagante’, in CENTRO 

ITALIANO DI STUDI SUL BASSO MEDIOEVO -Accademia Tudertina, Giovanni XXII. Cultura 

e politica di un papa avignonese, cit., p. 423. Ivi, l’A. rileva che, di questa decretale, “non 

conosciamo ancora sufficientemente la genesi, le circostanze, le motivazioni, e le 

finalità, le fonti musicali e non sulle quali il Papa si sarebbe basato, chi ne è stato l’autore 

o il redattore, l’ambiente musicale e culturale avignonese nel quale è sorta, la ricezione, 

la circolazione”   
154 In proposito, oltre A. ZIINO, Giovanni XXII e la musica: una falsa attribuzione e 

qualche ipotesi ‘estravagante’, cit., pp. 423-443, cfr. A. BORGHI, Alle origini della repressione 

canonistica della dissonanza musicale, in Diritto e Religioni, n. 2, 2012, pp. 393-403. In 

precedenza P. OURLIAC-H. GILLES, La période post-classique (1378-1500). Les sources, 

in Histoire du droit et des institutions de l’Eglise en Occident, diretta da G. Le Bras, tome 

XIII, Cujas, Paris, 1971, pp. 22-24.  
155 La decretale, cioè, difende l’uso del canto piano, ossia il canto liturgico noto col 

nome di “gregoriano”, nei confronti della nuova e sofisticata polifonia della cosiddetta 

“Ars nova” che viene prendendo piede. Cfr. A. ZIINO, Giovanni XXII e la musica: una 

falsa attribuzione e qualche ipotesi ‘estravagante’, cit., p. 424. 
156 Già nel corso del Concilio di Vienne (1311-12) vi erano state discussioni sulla 

musica sacra. La polifonia, inizialmente accolta con favore dall’autorità ecclesiastica, col 

passare del tempo (almeno dagli inizi del sec. XIV) era andata incontro a fenomeni 

degenerativi: in sede conciliare erano emerse tendenze proclivi ad escluderla 

dall’impiego liturgico, in quanto troppo lontana dai canoni del gregoriano. Il Concilio 

non riuscì a formulare un canone preciso, in questo senso. Cfr. A. BORGHI, Alle origini 

della repressione canonistica della dissonanza musicale, cit., p. 396 s. Questo precedente, 

temporalmente vicino, vale a meglio contestualizzare la decretale di Giovanni XXII che 

si rivela espressione di un orientamento consolidatosi in quegli anni, in ambito 

ecclesiastico.   



 

111 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

In caso di inottemperanza è prevista la sanzione della sospensione 

per otto giorni dagli ordinari dei luoghi o, in caso di esenzione, dai 

prepositi o prelati propri. Viene consentito, peraltro, che in limitate 

occasioni possa farsi ricorso ad alcune di queste “consonanze 

melodiose”, purché la funzione assegnata, quella di favorire la devozione 

religiosa dei fedeli, venga garantita 157. 

La decretale si rivela, considerata nel suo complesso, abbastanza 

aperta, in quanto, pur riaffermando il valore della tradizione, non 

esclude caute aperture verso nuove tendenze. 

È la conferma che il vero principio-guida della decretale sta nel 

riferimento al canto e alla musica sacra come funzionali all’incremento 

della devozione religiosa.  

Alla materia cultuale è pure legata la decretale Discipulorum Christi 

(1328)158.   

Ivi, in sostanza, vengono introdotte nuove formule e preghiere nel 

rito della Messa. 

Interessanti le motivazioni riportate in epigrafe: esse denunciano 

più chiaramente, forse, che in qualsiasi altra sede lo stato di 

preoccupazione in cui si trova l’autorità della Chiesa per la particolare 

situazione in cui versa il Papato. Centrale è il riferimento alla “tempesta” 

in cui la Chiesa vive (vento della discordia, onde alte, ecc.): ricorrente il 

riferimento all’opera di eretici, scismatici e ribelli. 

Di qui la necessità di rafforzare e intensificare la preghiera e 

l’invocazione a Dio, perché la concordia sia ristabilita nella Chiesa. 

Nelle formule che vengono introdotte nella Messa emergono due 

dati: il rafforzamento delle invocazioni a Dio, da un lato, e, dall’altro, la 

più netta e aperta invocazione della salvezza della Chiesa, del suo 

popolo.  

Da notare, fra le altre cose, l’invocazione “Domine, salvos fac reges. 

Et exaudi nos in die qua invocaverimus te”, che riprende l’ultimo versetto 

del Salmo 19 e la successiva, “Salvum fac populum tuum, Domine et benedic 

haereditati tuae”, tratta dal Salmo 27. Entrambe ampiamente utilizzate nel 

Medioevo, dette invocazioni dimostreranno notevole vitalità lungo i 

 

157 Questa precisazione dimostra che “invece di un dibattito estetico tra 

avanguardisti e conservatori sull’uso della polifonia e della sua notazione misurata, la 

liturgia e la teologia sono il vero enjeu delle discussioni” di quel momento: in questo 

senso, cfr. A. PARAVICINI BAGLIANI, Giovanni XXII e il papato avignonese, cit, p. 8.   
158 Cfr. AE. FRIEDBERG, Extrav. Comm., lib. III, tit. XI, cap. un., cc. 1284-1285. Va 

notato che questa è, sul piano cronologico, l’ultima delle decretali (datate) della raccolta.   



 

112 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

secoli, dietro impulso delle grandi monarchie europee (specie quella 

francese) e risultano riproposte ancora nei Concordati del sec. XX, nelle 

formule della c. d. “preghiera per la prosperità della Patria”.   

Al di là delle motivazioni specifiche della decretale, legate alle 

preoccupazioni per la Chiesa, in quel preciso momento storico, il testo 

lascia trasparire la devozione159 e lo spirito religioso di un pontefice della 

cui personalità questo è forse l’aspetto meno conosciuto160. 

 

7) Varie 

 

Come si è ricordato fin dal principio, le Extravagantes Communes 

costituiscono una raccolta di decretali che, come dice il nome, non 

appartengono ad una compilazione ordinata secondo un criterio 

materiale omogeneo. Le decretali di Giovanni XXII ivi confluite lo 

confermano: quelle sin qui esaminate, pur essendo riconducibili, con 

qualche sforzo, a tematiche relativamente omogenee, presentano 

tuttavia, assai spesso, una loro spiccata originalità (o per le motivazioni 

su cui si fondano o per il profilo trattato, o per la disciplina adottata).  

Alcune di esse, poi, appaiono, sotto aspetti molteplici, del tutto a 

sé stanti. Le passiamo rapidamente in rassegna. 

La decretale Dignum arbitrantes (1320)161 riguarda la condizione 

giuridica dei giudei conversi. Il testo è breve e sintetico: si limita ad 

enunciare il principio secondo cui i giudei convertiti al cristianesimo non 

solo non debbono essere in alcun modo molestati ma garantiti e protetti, 

nel loro nuovo status di battezzati, anche sotto il profilo della tutela 

patrimoniale.. Eccone la traduzione integrale: 

 
“Considerando degno e conforme alla legge che coloro che 

sono rinati nella fonte del battesimo, abbandonata la cecità giudaica, 

 

159 Su questo profilo, cfr. G. PASSERAT, Les prières du pape Jean XXII, in Jean XXII et 

le Midi, cit., pp. 439-457. Ivi si segnala, tra l’altro, che al papa Giovanni XXII furono 

direttamente attribuite devozioni e preghiere di grande notorietà di cui gli non fu 

realmente autore ma alle quali intese comunque dare diffusione tra i fedeli.  
160 In proposito, cfr. G. CREMASCOLI, La pietas di Govanni XXII, cit. p. 108, osserva 

che il tratto della devozione di questo papa non sembra “presentato con frequenza e 

men che meno esaltato fra quelli tipici della sua personalità”; l’A. rileva tuttavia che 

l’intero corso del suo pontificato è percorso da un’ ispirazione devozionale che emerge 

in molteplici ambiti per sfociare poi, negli ultimi anni, nella proposizione della quaestio 

de visione beatifica, che ha riflessi importanti anche sul terreno devozionale.   
161 Cfr. AE. FRIEDBERG, Extrav. Comm., lib. V, tit. II, cap. II, c. 1290.     



 

113 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

abbondino di maggiori favori o grazie di prima, e che è 

sconveniente e assurdo che coloro che avevano abbondato nella 

perfidia siano costretti a mendicare come fedeli, ordiniamo e 

comandiamo severamente a tutti i rettori e agli altri ufficiali del 

Contado Venassino e delle altre terre appartenenti alla Sede 

Apostolica, che tali convertiti e coloro che si convertiranno in futuro 

non causino alcun disturbo nella suddetta occasione, né permettano 

che venga causato da altri, nei possedimenti e nei beni, con 

qualunque nome siano chiamati, che possedevano o possederanno 

anche nelle suddette contee e terre al momento della loro 

conversione ma si mostrino loro favorevoli in queste e altre 

questioni e li proteggano e li difendano da ingiurie e disturbi, 

affinché comprendano che sono passati dalla schiavitù alla libertà e 

che non sono costretti a tornare alla perfidia abbandonata sotto il 

pretesto dell’odioso accattonaggio”.  

 

La decretale si situa in un momento particolarmente drammatico 

della così detta Crociata dei Pastorelli, un movimento popolare di notevoli 

dimensioni che, sorto in Francia con motivazioni religiose (la 

promozione di una nuova crociata in Palestina), aveva rapidamente 

assunto un forte carattere anti-ebraico: numerosi e gravi episodi di 

violenza (massacri, in vari casi) furono commessi contro gli ebrei, ai quali 

veniva imposto di scegliere fra il battesimo e la morte, con effetto 

immediato; gli stessi ebrei convertiti non sfuggivano, in molti casi, alle 

vessazioni dei “Pastorelli”162.  

Fin dal 18 maggio 1320, Giovanni XXII aveva comminato censure 

contro coloro che, in generale, si fossero fregiati del segno crociato senza 

l’autorizzazione papale163. Il successivo 9 luglio scrisse alle autorità 

pubbliche e alle popolazioni delle città e dei villaggi del Contado 

Venassino una lettera in cui chiedeva di accordare una protezione 

efficace agli ebrei di quei luoghi164.  

Il 22 luglio 1320 emanò infine la decretale in esame, a tutela delle 

persone e dei beni dei giudei convertiti al cristianesimo165. 

 

162 Su queste vicende, cfr. J. M. VIDAL, L’émeute des pastoureaux en 1320. Lettres du 

pape Jean XXII; déposition du juif Baruc dévant l’Inquisition de Pamiers, estratto da Annales 

de Saint-Louis-des Français, a. III, fasc. II, 1899, pp. 5-58; ivi, cfr. specialmente p. 12 ss.     
163 Cfr. J. M. VIDAL, L’émeute des pastoureaux en 1320, cit., p. 16.     
164 Cfr. J. M. VIDAL, L’émeute des pastoureaux en 1320, cit., p. 24.     
165 In proposito, cfr. ancora J. M. VIDAL, L’émeute des pastoureaux en 1320, cit., p. 24 

s; ivi, pp. 37-38, è riprodotto il testo della Dignum arbitrantes.     



 

114 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

 Risulta espressamente che la decretale è riferita unicamente ai 

domini papali, anzitutto al Contado Venassino, ma non solo. Ispirata a 

una certa moderazione, essa appare interessante in quanto precorre di 

due secoli le bolle papali poste a tutela dei giudei conversi e dei 

catecumeni166. 

Va in ogni caso ricordato che, di lì a poco, Giovanni XXII avrebbe 

disposto l’espulsione degli ebrei non solo dal Contado Venassino ma 

anche da Avignone, ancora sotto giurisdizione angioina167. 

L’assenza di una bolla o di altro documento specifico rende incerta 

la data dell’espulsione, collocata comunque negli anni 1321-1323168.  

Del tutto originale e priva di riscontri, quanto all’oggetto, è la 

decretale Spondent (s. d.)169, riguardante gli alchimisti. 

Occorre avvertire che essa, più che riferirsi alle dottrine professate 

e predicate da costoro, si occupa essenzialmente delle loro attività e, in 

particolare, quella della produzione di oro e argento falso e del suo 

impiego nella falsa monetazione.   

L’attenta lettura del testo rivela gli obiettivi realmente perseguiti 

dal provvedimento.  

Vengono anzitutto inquadrati, in modo generale, i termini della 

questione:  
 

 

166 Cfr., in particolare, la bolla Cupientes Iudaeos (21 marzo 1542) di Paolo III, recante 

una specifica disciplina a tutela della posizione giuridica ed economico-patrimoniale 

dei conversi. Tale bolla sarà confermata e richiamata ex integro dalla bolla Propagandae 

(11 maggio 1704) di Clemente XI ed estesa a tutti gli “Infedeli”.     
167 Oltre all’espulsione, il papa dispose l’abbattimento delle sinagoghe di Bédarrides, 

Bollène, Carpentras, Le Thor, Malaucène, Monteux e Pernes. Su queste vicende, cfr. E. 

NICOLAS, Jean XXII et les juifs du Midi, in Cahiers de Fanjeaux, 2012, 45, pp. 293-313. Cfr. 

pure V. THEIS, Jean XXII et l’expulsion des juifs du Comtat Venaissin, in Annales. Histoire. 

Sciences Sociales, 2012/1, 67, pp. 41-77.      
168 L’effettiva partenza degli ebrei dai domini papali è comunque attestata, con 

direzione verso il Delfinato e la Savoia. Essa non fu, evidentemente, generale, come 

sembra dimostrare il fatto che, in occasione del Concilio di Avignone del 1326, fu 

ribadito l’obbligo, per gli ebrei, di portare il segno distintivo. Cfr. E. NICOLAS, Jean 

XXII et les juifs du Midi, cit., pp. 302-304. Il ritorno degli ebrei, secondo la maggioranza 

degli studiosi, fu consentito solo nel 1343, sotto il pontificato di Clemente VI.       
169 Cfr. AE. FRIEDBERG, Extrav. Comm., lib. V, tit. VI, cap. un., c. 1295-1296. La 

datazione di questa decretale al 1317 non è da tutti accolta. Su questa decretale, cfr. F. 

BOLDRINI, Note in tema di trattamento giuridico degli alchimisti nel diritto canonico 

medievale, in Historia et Ius, 2023/23, pp. 11-15.  



 

115 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

“I poveri alchimisti promettono ricchezze che non 

dimostrano, e allo stesso modo coloro che si credono saggi cadono 

nella fossa che loro stessi hanno scavato. Perché senza dubbio i 

professionisti di quest’arte dell’alchimia si prendono in giro a 

vicenda quando, consapevoli della propria ignoranza, ammirano 

coloro che hanno detto qualcosa del genere al di sopra di loro. 

Quando la verità cercata non è disponibile ed esauriscono le 

loro facoltà, queste stesse persone dissimulano la falsità con le 

parole, così che alla fine fabbricano con una sofisticata 

trasmutazione ciò che non è, nella natura delle cose, vero oro o vero 

argento. A volte la loro temerità, condannata e da condannare, 

progredisce a tal punto che falsificano abilmente i caratteri della 

valuta pubblica, e così ingannano la gente comune ignorante con il 

fuoco della fornace degli alchimisti”. 

 

Alla luce di tali premesse, si spiegano le determinazioni assunte 

dal pontefice, il quale, volendo bandire queste cose per sempre, decreta 

 
 “che chiunque abbia prodotto tale oro o argento, o abbia 

ordinato che fosse prodotto dopo il fatto, o abbia consapevolmente 

(mentre veniva fatto) servito coloro che lo hanno prodotto, o abbia 

consapevolmente utilizzato l’oro o l’argento vendendolo o dandolo 

in pagamento, sia obbligato a versare al pubblico erario, come 

punizione, oro e argento vero di peso corrispondente da distribuire 

ai poveri”.  

 

Il papa stabilisce, altresì, che quanti abbiano commesso uno di tali 

delitti siano marchiati d’infamia perpetua. Se i mezzi dei trasgressori 

stessi non sono sufficienti a pagare la suddetta pena pecuniaria, la 

moderazione discrezionale del giudice può cambiare questa pena in 

un’altra (ad es., la reclusione, o un’altra a seconda della natura 

dell’attività, della diversità delle persone e di altre circostanze). Ma il 

delitto più gravemente colpito è quello di falsificare o fondere 

dolosamente “monete adulterine d’oro e d’argento con l’alchimia”: è 

prevista, per quanti lo commettano, la grave sanzione della confisca dei 

beni, oltreché il marchio dell’infamia perpetua. Se poi si tratti di chierici, 

oltre ad incorrere nelle pene sopra menzionate, saranno privati dei 

benefici ricevuti e resi completamente incapaci di detenerli. 

Le notazioni possibili, su questo provvedimento, sono molteplici: 

i richiami ai profili dottrinali risultano assenti; centrale è l’attenzione 

riservata alla falsificazione dell’oro e dell’argento; primario interesse ha 



 

116 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

il problema della falsa monetazione (il sommario rinvia alla decretale 

Prodiens delle Extravagantes Iohannis XXII)170. Nessuna condanna viene 

pronunciata riguardo ai principi dottrinari professati dagli alchimisti171. 

Forse per tale ragione questa decretale riscuote scarso interesse nel diritto 

comune medievale, essendo percepita come provvedimento legato a 

esigenze contingenti, tanto da confluire solo tardivamente in una 

collezione canonica come le Extravagantes Communes172. Non è da 

escludere che alla mancata condanna dell’alchimia sul piano 

strettamente dottrinale, si leghi la diceria, largamente diffusa lungo il 

tempo, di un Giovanni XXII conoscitore segreto delle pratiche 

alchemiche e addirittura autore di opere scritte su tale materia173.  

Una stretta connessione con la precedente presenta - ratione 

materiae - la decretale In delictorum (1324)174, riguardante il falso 

monetario. 

Gli antefatti: è ormai di pubblico dominio che  

 

 

170 Osserva F. BOLDRINI, Note in tema di trattamento giuridico degli alchimisti, cit., p. 

15: “Nel suo complesso, questo provvedimento appare esclusivamente volto a limitare 

la messa in circolazione di oro falso, esigenza - fatta palese anche in altri interventi di 

Giovanni XXII - che era tanto più sentita in un’epoca in cui il sistema economico 

risultava cronicamente sull’orlo di una grave carestia monetaria”. In tema, cfr. R. 

HALLEUX, La scienza bizantina e latina: la nascita di una scienza europea. L’alchimia nel 

Medioevo latino e greco, in Storia della scienza, 2001, in rete (visitato 6.9.2025): ivi l’A. rileva 

che la decretale Spondent quas non exhibent (Promettono ciò che non possono mantenere) 

si inscrive in un preciso contesto economico; che nel 1322 il papa adottò una serie di 

provvedimenti contro coloro che falsificavano la moneta francese; e che, per le stesse  

ragioni, Carlo V di Valois proibì le pratiche alchemiche. Sul tema dei rapporti fra la 

Chiesa e l’alchimia, cfr.  cfr. C. CRISCIANI-M. PEREIRA (a cura di), L’arte del sole e della 

luna. Alchimia e filosofia nel Medioevo, Società internazionale per lo studio del Medioevo 

latino, Spoleto, 1996; C. CRISCIANI, Il papa e l’alchimia. Felice V, Gulielmo Fabri e l’elixir, 

Viella, Roma, 2002.  
171 Osserva F. BOLDRINI, Note in tema di trattamento giuridico degli alchimisti, cit., p. 

13, che nella decretale in esame l’alchimia “non viene proibita come un’illecita arte 

occulta, ma come un’ingannevole pseudoscienza che aveva anzitutto l’effetto di 

impoverire i suoi praticanti”.    
172 Così, ancora, F. BOLDRINI, Note in tema di trattamento giuridico degli alchimisti, 

cit., p. 15: “non prendendo posizione sulla legittimità della scienza alchemica in quanto 

tale, né mettendo in discussione l’ortodossia dei suoi fondamenti teorici, questo 

intervento finì per essere percepito come un provvedimento, tutto sommato 

d’occasione, volto a tutelare la fede della pubblica moneta”.  
173 Il riferimento è alle opere, d’incerta origine, L’arte trasmutatoria e L’elisir dei filosofi.     
174 Cfr. AE. FRIEDBERG, Extrav. Comm., lib. II, tit. II, cap. un., c. 1254-1255.    



 

117 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

“ci sono alcuni, dalle parti dell’Alta Lombardia e della 

Marca Genovese che, con la loro temeraria licenza, presumendo che 

sia loro permesso di fare cose illecite, stanno coniando e 

fabbricando, o facendo coniare o fabbricare, fiorini d’oro secondo la 

forma e il segno e la monetazione e le circonferenze delle lettere, che 

nella città di Firenze da un tempo di cui non si ha memoria, sono 

stati abituati a coniare e fabbricare, e vengono coniati e fabbricati 

anche al momento presente. E sebbene i detti fiorini, fabbricati a 

vera somiglianza dei fiorini di Firenze, siano generalmente carenti 

nel vero e consueto peso dei fiorini della stessa città, e nella qualità 

dell’oro, e nel vero valore dei fiorini; ma somigliando la loro 

immagine, ingannano persone per lo più semplici, e talvolta anche 

esperte di tali cose, e le espongono a danni patrimoniali e pericoli 

personali, quando le accettano per veri fiorini”. 

 

Da tali premesse, discendono le determinazioni dispositive: il 

papa ammonisce i falsari a pentirsi dell’attività passata, vietando loro 

severamente, per il futuro, di coniare e fabbricare tali fiorini. Di più: 

“sotto pena di privazione del diritto (se ce n’è uno), riguardo alla 

coniazione di fiorini”, egli convoca dinanzi a sé o ai suoi collaboratori i 

suddetti fabbricatori (o loro procuratori) entro tre mesi dalla data della 

decretale, “per indicare sulla base di quale diritto ad essi competa di 

coniare fiorini, e per esibire il privilegio se essi ne abbiano su questo, o 

un altro diritto se ritengano che appartenga loro”. In caso di mancata 

presentazione, si procederà comunque contro di loro, nel modo ritenuto 

più opportuno. 

Convocazione e avvertimento saranno affissi alle porte della 

chiesa maggiore di Avignone. Che è poi il metodo usuale di 

pubblicazione degli atti pubblici in Avignone. 

Varie sono le notazioni possibili sulla decretale in esame: il falso 

nummario, delitto eminentemente secolare, acquista specifica rilevanza 

anche nell’ordinamento canonico.  Nella parte introduttiva, le nuove 

disposizioni vengono motivate dal punto di vista religioso: si parla, in 

particolare, di peccati che trascinano sull’orlo di pericoli più grandi che 

portano a gravi perdite spirituali e alla dimenticanza dell’onore di Dio e 

della salvezza delle anime. 

Per quanto i riflessi spirituali dell’attività falsaria siano evidenti, 

resta tuttavia il fatto che il delitto in questione ha natura essenzialmente 

secolare. È realistico pensare che il papa, anche in questo caso (come nella 

Prodiens e nella Spondent) agisca anzitutto come sovrano temporale, 



 

118 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

tenuto conto della situazione generale in cui versano i suoi domini 

territoriali. Del tutto verosimile è poi che l’intervento papale possa essere 

stato indotto da sollecitazioni provenienti dal Regno di Francia. 

Ancora a questa dimensione “temporale” della potestà papale 

appare principalmente legata la decretale Infidelis (1317)175. 

Le motivazioni della sua emanazione sono esposte in sede 

introduttiva: esse riguardano il trafugamento del tesoro papale. “Da 

qualche tempo - si dice - alcuni [...] hanno portato via la maggior parte 

del [...] tesoro, che era stato trasportato da Perugia alla città di Lucca”, 

dietro incarico di papa Clemente V dai suoi collaboratori Vitale di 

Chabenate, Guillem de Luna e Iacobo de Casalibus, e si trovava custodito 

nella sagrestia del monastero di San Frediano a Lucca, in attesa di essere 

trasportato alla Camera di Clemente V. Al tempo dell’invasione della 

città di Lucca, il tesoro fu saccheggiato e portato via con la forza dalla 

stessa sagrestia176. 

Segue la parte prescrittiva: l’ammonizione, anzitutto, a quanti 

hanno portato via il tesoro e a quanti ne siano in possesso a restituirlo al 

papa o alla persona da lui incaricata, entro un periodo di quattro mesi 

dalla data di pubblicazione di questo atto. 

Si preannuncia la pena della scomunica per quanti, trovandosi 

nelle condizioni di cui sopra, non si uniformino all’ingiunzione papale, e 

si danno dettagliate disposizioni affinché i vescovi diocesani locali e i 

rettori delle chiese parrocchiali ogni domenica e giorno festivo 

annuncino pubblicamente i nomi degli scomunicati e si prevedono 

misure più gravi contro chiunque possa essersi reso colpevole di quanto 

sopra.   

 

175 Cfr. AE. FRIEDBERG, Extrav. Comm., lib. V, tit. V, cap. un., c. 1294-1295.    
176 Sulla vicenda, cfr. P. IRCANI MENICHINI, Il furto del tesoro della Chiesa Romana 

dal Convento di San Romano di Lucca (1314), in rete (5.10.2023). Nel 1312, il card. Gentile 

da Montefiore era a Lucca, incaricato di una missione delicata: il trasporto in Italia del 

tesoro pontificio, contenuto in 15 cofani del valore di più di un milione di fiorini, 

proveniente da Assisi e diretto n Francia. Il card. da Montefiore muore a Lucca il 27 

ottobre 1312. I tesorieri, in attesa di ordini, affidano i cofani in custodia al Convento dei 

domenicani di San Romano. (Alcuni Autori, facendo confusione, parlano di San 

Frediano). Lucca è occupata dai pisani dal 14 giugno 1314. Questi vi insediano come 

podestà Francesco, figlio di Uguccione della Faggiola. Ser Ventura, mandato dal 

podestà, si reca con un gran numero di armati presso il convento e, nonostante la 

strenua resistenza dei religiosi, si appropria dei 15 cofani. I religiosi redigono un 

minuzioso rogito dell’accaduto. Va ricordato che il 20 aprile 1314 era morto papa 

Clemente V e si apriva una lunga sedisvacanza destinata protrarsi oltre due anni. 



 

119 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

Per dare la massima diffusione a questo provvedimento, se ne 

dispone l’affissione a porte e architravi della chiesa maggiore di 

Avignone.  

Ferma restando la gravità della pena prevista, colpisce, nella parte 

motiva della decretale, l’assenza di un riferimento esplicito al carattere 

“sacrilego” del furto perpetrato, argomentabile, se non altro, col fatto che 

tale tesoro poteva dirsi, comunque, funzionale all’esercizio del ministero 

petrino.  

***** 

Questo, nell’essenziale, il quadro complessivo delle decretali di 

Giovanni XXII inserite nella raccolta delle Extravagantes Communes. 

Ne escono pienamente confermati i concetti già prefigurati 

nell’introdurre il tema: da un lato, la grande varietà dei temi toccati dalle 

decretali esaminate; dall’altro, l’importanza ampiamente differenziata di 

ciascuna di esse. Elementi, questi, che tornano utili in sede di valutazione 

generale e sistematica della materia affrontata. 

 

 

6 - Considerazioni conclusive 

 

Il complesso dei dati acquisiti in sede analitica consente di trarre alcune 

deduzioni, in chiave conclusiva, sulle questioni già prospettate all’inizio 

del presente lavoro.  

A un primo sguardo d’insieme, il dato che emerge immediato è la 

confluenza alluvionale dei testi normativi: la grande varietà di temi e 

l’assenza di qualunque criterio logico nella selezione del materiale. Può 

davvero dirsi che Jean Chappuis, per formare la sua collezione, raccoglie 

tutto ciò che trova disponibile. 

Se noi consideriamo le Extravagantes Communes nella loro 

configurazione esteriore, notiamo che esse raccolgono un alto numero di 

decretali (nella seconda edizione lipsiense del Corpus iuris canonici, 72 in 

tutto) appartenenti a 12 pontefici, lungo un periodo storico piuttosto 

ampio: poco meno di due secoli (1295-1483). 

Data la composizione disparata della raccolta, il dato storico-

temporale costituisce forse l’unico indicatore di tipo sistematico-generale 

utilizzabile, in rapporto ad essa. 

Un elemento che aiuta a discernere ulteriormente il dato 

temporale è quello che riguarda i pontefici promulganti: è possibile, in 

particolare, suddividere nettamente due periodi: il primo è ricompreso 



 

120 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

fra il 1294 e il 1370, ossia tra il pontificato di Bonifacio VIII e quello di 

Urbano V, ed ingloba quasi per intero la vicenda del Papato avignonese 

(conclusasi nel 1377); dopo un intervallo di quasi mezzo secolo (durante 

il quale si consumano gli eventi del Grande Scisma d’Occidente), si pone 

il secondo periodo, ricompreso tra il 1417 e il 1484, ossia tra il pontificato 

di Martino V e quello di Sisto IV.  

Come si nota facilmente, la successione delle decretali è segnata, 

nelle Extravagantes Communes, da un’ampia soluzione di continuità, che 

accentua il carattere eterogeneo della raccolta. Per quanto riguarda il 

primo periodo, si riscontra piena continuità, nella successione dei 

pontefici; riguardo invece al secondo si rileva qualche discontinuità 

(assenti decretali o altri atti di Niccolò V e di Pio II) ma non gravi lacune. 

Il dato che diversifica nettamente le due parti delle Extravagantes 

Communes è quello numerico: nel primo periodo (durato 76 anni) si 

riscontrano 58 decretali, mentre nel secondo (durato 67 anni) si ritrovano 

solo 14 decretali. 

Le ragioni di un così grande squilibrio possono essere le più 

diverse: fra esse, anche la minor cura - forse - posta dallo Chappuis nel 

raccogliere le fonti normative. Il dato per noi più interessante è che le 

Extravagantes Communes costituiscono una collezione di decretali 

radicate in larga misura nel Trecento, in particolare nella sua prima metà, 

quando ancora si fa sentire la forte spinta dell’”età classica” del diritto 

canonico.    

Fatte queste notazioni generali, l’attenzione deve necessariamente 

concentrarsi sulle decretali di Giovanni XXII, contenute nelle 

Extravagantes Communes. 

A tale riguardo, il dato di maggiore interesse è già stato più volte 

rilevato e riguarda, anche in questo caso, il coefficiente numerico: al 

pontefice avignonese appartengono ben 32 decretali su 72 complessive, 

vale a dire quasi la metà del totale. Da questo punto di vista, le 

Extravagantes Communes ci appaiono, anzitutto, come una collezione di 

decretali di Giovanni XXII: le stesse Extravagantes Iohannis XXII ne 

raccolgono un numero nettamente inferiore. 

Quanto, poi, ai contenuti, merita ricondurre a sintesi almeno 

alcune delle più interessanti rilevazioni fatte dianzi, in sede analitica. 

Come si è detto, sarebbe troppo pretendere dalle Extravagantes 

Communes una qualche omogeneità di contenuti: esse nascono connotate 

pervasivamente dal tratto dell’eterogeneità, come avverte il nome stesso. 



 

121 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

Ciò vale, come notato più volte, anche per le decretali di Giovanni 

XXII.  

Nell’insieme delle 32 decretali giovannee abbiamo ritenuto di 

poter individuare dei nuclei tematici tipici: alcuni più ampi (su tutti, 

spicca la materia beneficiaria), altri meno estesi (diocesi, vescovi, 

giurisdizione, religiosi, culto); ad essi si accompagna un certo numero di 

decretali dal contenuto assolutamente disparato, le quali caratterizzano 

peculiarmente, per l’originalità dei temi, la produzione normativa del 

pontefice avignonese. 

La materia beneficiaria, si è detto, appare, in assoluto, quella più 

compatta: lo stesso tema delle diocesi, in certa misura, ne costituisce 

parte integrante. 

Dalle decretali concernenti questa materia emerge un filo 

conduttore lineare e coerente: quello dell’accentramento delle 

competenze e dei poteri d’intervento nelle mani della Santa Sede (ossia, 

del papa e della Curia Romana). Questo è forse, in assoluto, il dato 

sistematico di maggiore importanza: con le decretali di Giovanni XXII si 

compie un processo avviatosi nel corso del XIII secolo, destinato ad 

attrarre i benefici ecclesiastici (maggiori e minori) nella piena 

disponibilità della Sede Apostolica, con una netta riduzione del ruolo dei 

Capitoli cattedrali. Strettamente connesso al rilevato accentramento è il 

risvolto finanziario e tributario della materia beneficiaria: la creazione di 

un preciso e minuzioso ordinamento fiscale conferma l’accresciuto ruolo 

della Curia Romana (specie della Camera Apostolica) in questo campo. 

È del tutto evidente che queste tendenze si accentuano in funzione 

di una più sicura salvaguardia del ruolo della Santa Sede nel delicato e 

inedito contesto in cui essa si trova, lontano dalla sua storica residenza: 

il Papato non solo vede insidiata la propria indipendenza da parte del 

potente Regno di Francia, ma riesce a conservare un controllo solo 

precario e incerto sui suoi storici domini in Italia.   

Tutto il complesso delle decretali appare funzionale a questo 

obiettivo di tutela e di rafforzamento della potestà papale. 

Ciò avviene anche negli atti che riguardano materie non connesse 

con quella beneficiaria: pensiamo a quella riguardante la giurisdizione, 

diretta a salvaguardare un ordinato esercizio delle funzioni istituzionali 

nella Chiesa; a quella relativa ai vescovi e ai religiosi, con un pervasivo 

richiamo alla più stretta osservanza della disciplina ecclesiastica; e così, 

ancora, a quella dottrinale e perfino a quella del culto, anch’esse ordinate 

alla riaffermazione dell’autorità gerarchica della Chiesa.  



 

122 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

Un discorso a parte meriterebbero le decretali che toccano, 

direttamente o indirettamente, il potere temporale e i rapporti con 

l’autorità secolare. 

Interessante quella che afferma un diritto nativo di legazione della 

Santa Sede (decretale Super nationes et regna), cui nessuna autorità civile 

può opporsi, in quanto fondato sul principio teocratico della superiorità 

papale su ogni potestà terrena. Interessante pure il riferimento al ricorso 

al braccio secolare, per l’attuazione delle disposizioni papali, data 

l’insufficienza dei soli mezzi spirituali per ottenerla (cfr. decretale Ratio 

recta, sulle beghine). Ma anche interessanti le decretali che si occupano di 

delitti di ordine essenzialmente “secolare”, come il falso nummario: già 

le Extravagantes Iohannis XXII ne facevano richiamo (cfr. decretale 

Prodiens): nelle Extravagantes Communes il riferimento è duplice (cfr. 

decretali Spondent e In delictorum). Qui il pontefice sembra agire, 

essenzialmente, come detentore di una potestà temporale, ma le 

motivazioni che portano ad ammonire e a punire i rei del delitto di falso 

hanno carattere essenzialmente spirituale. 

Da questo complesso di dati esce confermato il concetto della 

estrema varietà dei contenuti della collezione e della sostanziale 

impossibilità di ricondurne a sintesi il materiale raccolto. 

L’unico, vero filo conduttore, evidente e ininterrotto, che lega tutte 

le decretali giovannee - lo ripetiamo - è costituito dalla continua 

riaffermazione delle prerogative papali, della plenitudo potestatis del 

Romano Pontefice, in un contesto storico quanto mai delicato per la Santa 

Sede.     

Accanto alle notazioni di carattere generale, che prendono in 

esame il complesso delle decretali giovannee rifluite in questa collezione 

eterogenea, vi sono quelle che riguardano il loro rapporto con la 

collezione delle Extravagantes Iohannis XXII. 

Abbiamo notato innanzi che quella raccolta, pur evidenziando 

tratti che denotano l’assenza di un chiaro disegno preordinato, lasciava 

emergere, se non altro, la presenza di alcuni nuclei tematici con qualche 

parvenza di omogeneità e di tendenziale completezza. Stupiva, peraltro, 

l’assenza, su certi temi, di decretali importanti e la presenza, invece, di 

decretali applicative delle stesse. 

Le Extravagantes Communes non paiono concepite, da questo punto 

di vista, con un intento integrativo rispetto alle Extravagantes Iohannis 

XXII. 



 

123 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

In un paio di materie, peraltro, l’incastro integrativo sembra 

riuscire, restituendoci un quadro completo: anzitutto, nella materia 

beneficiaria, con la decretale Ex debito ripresa nelle Extravagantes 

Communes; e poi in quella della ridefinizione della chiesa tolosana, col 

recupero della Salvator noster, assente nelle Extravagantes Iohannis XXII. 

Ma anche in altri ambiti, lontani da questi, l’effetto “integrativo” si nota: 

pensiamo al caso-limite del falso nummario, dove la decretale In 

delictorum riecheggia spunti della decretale Prodiens, inserita nelle 

Extravagantes Iohannis XXII. 

La riproposizione, peraltro, nelle Extravagantes Communes, di tre 

importanti decretali già confluite nelle Extravagantes Iohannis XXII 

(Suscepti regiminis, Sedes apostolica, Execrabilis), conferma una volta di più 

la totale estraneità fra le due collezioni, quanto alla genesi formativa e 

alle finalità perseguite.  

Va comunque ammesso che il gran numero di decretali giovannee 

confluite nelle Extravagantes Communes e, in alcuni casi, la loro rilevanza, 

finiscono, in qualche misura, per ridimensionare l’importanza delle 

Extravagantes Iohannis XXII, accentuandone non solo il carattere di opera 

incompiuta ma anche quello di raccolta sprovvista di un piano 

organizzativo predeterminato. 

Da un diverso punto d’osservazione, l’alto numero di decretali di 

Giovanni XXII, evidentemente disponibili e circolanti ancora nell’epoca 

in cui esse iniziavano ad essere raccolte con maggiore cura (pensiamo 

all’opera di Giovanni Francesco Pavini e alle sue extravagantes communes 

cum glossis), può favorire l’illazione che una raccolta generale delle 

decretali di Giovanni XXII fosse stata forse tentata, per essere poi, per 

ragioni ignote (ma che facilmente possono rimandare alla difficile 

condizione dei tempi), abbandonata, lasciando sul terreno, tuttavia, 

materiale copioso. 

Il complesso di quasi cinquanta decretali (20+29) di Giovanni XXII, 

confluito nelle Extravagantes Iohannis XXII e nelle Extravagantes 

Communes, evidenzia il ruolo esponenziale che questo pontefice assume 

nell’azione legislativa, rispetto ai suoi due immediati predecessori e 

rispetto ai suoi successori, almeno per tutto il Trecento. La sua posizione 

può a giusto titolo essere accostata a quella dei grandi papi legislatori del 

Duecento: Innocenzo III, Gregorio IX, Innocenzo IV, Bonifacio VIII. 

Il quadro offerto dalle due citate raccolte non è peraltro completo: 

mancano, in particolare, molte decretali di particolare interesse, di cui 



 

124 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025            ISSN 1971- 8543 

non è possibile, in questa sede, tentare una ricognizione anche solo 

parziale. 

A titolo di esempio, possiamo ricordarne alcune, già citate a suo 

tempo: Si gratanter advertitis (1316), sulle annate da corrispondersi per i 

benefici vacanti; Gloriosam Ecclesiam (1318), con cui vengono condannate 

le dottrine degli Spirituali; Licet iuxta doctrinam (1327), che condanna 

alcune proposizioni dell’opera Defensor pacis, di Marsilio da Padova; Quia 

vir reprobus (1329), in cui è approfondita la riflessione sulla povertà, alla 

luce delle tre decretali precedentemente emanate sull’argomento (Ad 

conditorem canonum, Cum inter nonnullos, Quia quorundam mentes), di 

notevole interesse per le questioni dottrinali che affronta; Super illius 

specula (1326/27), che assimila le pratiche magiche all’eresia, e In agro 

dominico (1329), che condanna le idee neoplatoniche; ecc. 

A parte queste decretali, molte altre potrebbero esserne ricordate, 

sulle più diverse materie: basti solo pensare a quella dei rapporti con 

l’Impero e, più in generale, con l’autorità politica, praticamente assente 

da entrambe le raccolte considerate.  

Il fatto che un numero cospicuo di decretali non sia rifluito nelle 

collezioni di extravagantes, rendendone più difficile la disponibilità e la 

conoscenza, oltre a confermare la vastità dell’opera legislativa di 

Giovanni XXII, evidenzia nel modo più chiaro le conseguenze della 

mancata compilazione di una collezione “ufficiale” - ossia “autentica” e 

“promulgata” - delle sue decretali. 

 

 

 

 

 

 


	Daniele Arru
	(professore associato nell’Università degli Studi di Roma Tor Vergata, Dipartimento di Storia, Patrimonio culturale, Formazione e Società)
	Le decretali di Giovanni XXII nelle Extravagantes Communes *
	1 - Premessa



