
 

* Contributo sottoposto a valutazione dei pari - Peer-reviewed paper. 
 

Testo della relazione tenuta il 4 marzo 2025 nel Seminario I doveri inderogabili di 

solidarietà nell’ordinamento costituzionale e nell’ordinamento canonico, organizzato dal 

Dipartimento di Giurisprudenza dell’Università degli Studi di Torino, destinato alla 

pubblicazione nei relativi atti, con lievi integrazioni. 
 

DOI: 10.54103/1971-8543/30021 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025                ISSN 1971- 8543 

Massimo del Pozzo 
(professore ordinario di Diritto costituzionale canonico nella Pontificia Università 

della Santa Croce, Facoltà di Diritto canonico) 

 

 

Premesse generali sui doveri inderogabili canonici * 

 

General premises on non-negotiable canonical duties * 

 

 
ABSTRACT: Il contributo esamina la specificità dei doveri inderogabili del fedele 

nel sistema ecclesiale. La peculiarità degli obblighi fondamentali canonici deriva 

soprattutto dall’impostazione solidale e trascendente della giustizia nella Chiesa. 

L’inquadramento epistemologico affronta la questione dell’anteposizione doveri-

diritti, della categoria della “fondamentalità” e della esatta qualificazione delle 

posizioni giuridiche. I doveri primordiali formalizzati sono rapportabili alla 

comunione, alla santità, alla missione e all’obbedienza, cui si associano la 

partecipazione (petizione e collaborazione), la sovvenzione e la promozione della 

giustizia sociale e del soccorso dei poveri. Un approccio di tipo costituzionale però 

predilige il riferimento ai beni della comunione (il nucleo sacramentale ed 

eucaristico, l’ambito educativo-formativo, il rilievo sociale e istituzionale della 

communio), La solidarietà è intrinseca alla doverosità e riceve un’accentuazione in 

ragione alla propensione ad alios delle relazioni giuridiche (autonomia e 

responsabilità del fedele). La deontologia ecclesiale induce dunque al 

superamento di una visione negativa o sfavorevole nell’adempimento dei doveri 

e al rispetto del principio di massima distribuzione dei beni salvifici. 

 
ABSTRACT: The paper examines the specificity of the non-negotiable duties of the 

faithful in the ecclesial system. The peculiarity of the fundamental canonical 

obligations derives above all from the solidary and transcendent approach to 

justice in the Church. The epistemological framework deals with the question of 

the priority in the structure of duties-rights, of the category of “fundamentality” 

and of the exact qualification of juridical positions. The formalized primordial 

 

 



 

126 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025               ISSN 1971- 8543 

duties are related to communion, holiness, mission, and obedience, which are 

associated with participation (petition and collaboration), subsidization and the 

promotion of social justice and the relief of the poor. A constitutional approach, 

however, prefers reference to the goods of communion (the sacramental and 

Eucharistic nucleus, the educational-formative sphere, the social and institutional 

importance of the communio), Solidarity is intrinsic to the obligatoriness, and it is 

provided with an emphasis due to the propensity ad alios of juridical relations 

(autonomy and responsibility of the faithful). Ecclesial deontology therefore leads 

to the overcoming of a negative or unfavorable vision in the fulfillment of duties 

and to the respect for the principle of the maximum distribution of salvific goods. 

 

 
SOMMARIO - 1. La conformità alle caratteristiche di un ordinamento trascendente 

- 2. Un inquadramento epistemologico dei doveri fondamentali canonici - 2.1. 

L’anteposizione doveri diritti nel CIC - 2.2. La categoria (ancora mancata) della 

fondamentalità/inderogabilità - 2.3. L’esatta qualificazione e destinazione dei 

doveri - 3. La solidarietà intrinseca del dovere. - 4. La specifica solidarietà canonica 

- 4.1. I principali doveri essenziali formalizzati - 4.2. Gli ambiti di riscontro degli 

obblighi fondamentali - 5. Il principio della massima distribuzione dei beni 

salvifici. 

 

 

1 - La conformità alle caratteristiche di un ordinamento trascendente 

 

Il discorso sui doveri canonici non può che partire dalla peculiare 

conformazione dell’ordinamento ecclesiale. Il sistema canonico riflette 

infatti l’ordine sociale giusto del popolo di Dio1. L’assetto sociale è 

dichiaratamente trascendente e assume una spiccata valenza morale e spirituale. 

Anche i limiti relativi alla esigibilità e coercibilità dell’obbligatorietà 

intersoggettiva (l’inesistenza di un apparato coattivo e di una forza 

pubblica) ad esempio trovano una chiara spiegazione nella finalizzazione 

soteriologica ed escatologica della comunità2. Il concetto di bene comune è 

dunque più esteso e ampio rispetto a quello degli impianti secolari3. 

Alla specificità del fine si aggiunge anche la peculiarità dei principi di 

organizzazione e concettualizzazione. La successione apostolica, la vicarietà 

 

1 Cfr. J. HERVADA, Diritto costituzionale canonico, Giuffrè, Milano, 1989, pp. 7-12. 
2 È emblematica la conclusione del CIC: “[…] prae oculis habita salute animarum, quae 

in Ecclesia suprema semper lex esse debet” (can. 1752). 
3 Cfr. P. POPOVIĆ, “Bonum Commune Ecclesiae” and the Juridical Domain of the “Things” 

That Are Made Common in the Church, in Ius Canonicum, 59 (2019), pp. 697-730. 



 

127 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025               ISSN 1971- 8543 

cristologica e la varietà carismatica, ad esempio, regolano la giuridicità 

canonica in maniera alternativa e divergente rispetto alla rappresentatività 

democratica, alla sovranità popolare e all’eguaglianza meramente formale4. 

La particolarità e singolarità del modello giuridico deriva però dalla 

assoluta specialità dei beni della comunione (fede, liturgia e servizio della 

carità5). La comunanza e condivisione del patrimonio della salvezza anima 

e modula tutta l’aggregazione ecclesiale L’esigenza primordiale e fondamentale 

dei fedeli deriverà sempre dall’edificazione della compagine salvifica e dal 

vivere nella comunione6. In un certo senso l’ordinamento sancisce 

l’incorporazione feconda e vitale con Cristo nel suo Corpo mistico7. 

L’originalità e tipicità dei beni della comunione non altera però la 

funzionalità dei rapporti di giustizia nel popolo di Dio. I beni ecclesiali e le 

conseguenti relazioni sociali sono anche, almeno in parte, beni giuridici8. 

L’ispirazione intrinsecamente comunionale non disconosce neppure le 

espressioni di autonomia e di libertà9. Esiste una consistente sfera di 

autodeterminazione che preserva l’iniziativa e la spontaneità dell’azione 

dei christifideles. La giuridicità canonica, com’è noto, ha ispirato l’impianto 

dei sistemi secolari (si pensi non solo alla formulazione degli stessi principi 

costituzionali10, ma all’influenza della teologia morale nella scienza 

penalistica e all’esercizio giurisdizionale nella scienza amministrativistica). 

Purtroppo per una molteplicità di fattori storici, nella modernità la scienza 

canonica è passata spesso da una situazione di esemplarità e avanguardia a 

una condizione di dipendenza e arretratezza culturale. La concezione del 

diritto nella Chiesa ha conservato però un più deciso riferimento alla 
 

4 Cfr. M. DEL POZZO, L’ordine costituzionale del popolo di Dio. Compendio di diritto 

costituzionale canonico, EDUSC, Roma, 2023, pp. 23-26. 
5 Anche altri ordinamenti tipicamente religiosi non possiedono la stessa conformazione 

tipologica. 
6 Cfr. G. FELICIANI, Il popolo di Dio, il Mulino, Bologna, 1991, pp. 21-23 (§ 6. Vivere nella 

comunione). 
7 Non è casuale che la pena canonicamente più grave e sentita sia la scomunica, cfr. J. 

BERNAL, Excomunión, in Diccionario General de Derecho Canónico, coord. y dir. J. OTADUY, 

A. VIANA, J. SEDANO, Aranzadi, Cizur Menor, 2012 [= DGDC], III, pp. 835-840. 
8 Cfr. l’impostazione di C.J. ERRÁZURIZ M., Corso fondamentale sul diritto nella Chiesa. 

II. I beni giuridici ecclesiali, La dichiarazione e la tutela dei diritti nella Chiesa, I rapporti tra la 

Chiesa e la società civile, Giuffrè, Milano, 2017, pp. 3-507. 
9 La varietà carismatica, che integra l’eguaglianza fondamentale, ne è il più evidente 

completamento, cfr. anche J. HERVADA, La dignidad y libertad de los hijos de Dios, in Fidelium 

Iura, 4 (1994), pp. 9-51. 
10 Cfr. G.M. MORÁN, La canonística medieval y su contribución al desarrollo del pensamiento 

constitucional contemporáneo, in Ius Ecclesiae, 24 (2012), pp. 359-380. 



 

128 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025               ISSN 1971- 8543 

giustizia (ius quia iustum) rispetto alla deriva volontaristica e normativistica 

che ha svilito la giuridicità statuale (ius quia iussum)11. Il riferimento alla 

sostanza e ai valori del giusto secondo la tradizione greco-romana-

scolastica compensa pertanto i limiti tecnici e formali attuali nel garantismo 

dei diritti, nella razionalità del potere e nell’organicità dell’apparato legale. 

Nel dialogo e nello scambio interdisciplinare e interordinamentale si 

auspica pertanto un’integrazione e perfezionamento pratico e concettuale 

ma si propone o stimola pure un arricchimento reciproco sostanziale e di 

principio. Anche a proposito dei doveri inderogabili la tradizione canonica 

offre alcune indicazioni di percorso interessanti. 

 

 

2 - Un inquadramento epistemologico dei doveri fondamentali canonici 

 

In questo contesto non abbiamo la pretesa di fornire un inquadramento 

compiuto e sistematico della doverosità canonica, ci sembra utile tuttavia 

premettere almeno un accenno al dibattito e alla discussione presente a 

livello generale nella dottrina canonica. Gli spunti, qui proposti a mo’ di 

provocazioni o stimoli intellettuali, aiutano a circoscrivere e orientare il 

prosieguo dell’indagine  

 

2.1 - L’anteposizione doveri diritti nel CIC 

 

Il primo aspetto di specifica attenzione epistemologica concerne l’ordine 

logico e l’impostazione normativa del fenomeno giuridico. L’abituale 

espressione sintetica convenzionale “diritti-doveri” ha conosciuto un 

espressa e consapevole inversione nella vigente regolamentazione codiciale 

latina12. La scelta codificatoria attuale, nel prevedere per la prima volta uno 

statuto fondamentale del fedele13, si è orientata verso la sottolineatura della 

 

11 Per la critica dei fondamenti del pensiero giuridico moderno cfr., ad esempio, M. 

VILLEY, Critique de la pensée juridique moderne, Dalloz, Paris, 1976; ID., La formation de la 

pensée juridique moderne, ed. S. RIALS, É. DESMONS, Puf, Paris, 2013. 
12 Cfr. Lib. II, P. I, Tit. I. Obblighi e diritti di tutti i fedeli (cann. 208-223) CIC; M. DEL 

POZZO, L’antecedenza dei diritti o dei doveri fondamentali nel sistema canonico, in Ephemerides 

iuris canonici, 59 (2019), pp. 697-723. 
13 Lo stesso ordine è stato configurato conseguentemente anche nei diversi statuti 

personali dei laici, chierici e consacrati: Lib. II, P. I, Tit. II. Obblighi e diritti dei fedeli laici 

(cann. 224-231); Tit. III, Cap. III. Obblighi e diritti dei chierici (cann. 273-289); P. III, Tit. II, 

Cap. IV. Obblighi e diritti degli istituti e dei loro membri (cann. 662-672). 



 

129 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025               ISSN 1971- 8543 

situazione di dipendenza e soggezione costitutiva dell’essere cristiano. Il 

riferimento all’impostazione comunitaria e gerarchica ci sembra che abbia 

determinato la considerazione prioritaria del vincolo di appartenenza nella 

sfera soggettiva. Occorre precisare subito che l’opzione è stata rivista nella 

stessa legislazione orientale14. La regolazione normativa non appare 

dunque univoca e ultimativa15. 

La posizione della dottrina canonistica sul punto è abbastanza 

diversificata. Abbiamo cercato di riassumete le posizioni in tre indirizzi 

prevalenti (ancorché diversificati nell’estrazione e impostazione). Un 

settore, abbastanza determinato e combattivo, ha enfatizzato l’antecedenza 

dei doveri nella logica dell’impianto canonico. Tale corrente di pensiero ha 

giustificato e sostenuto la scelta legislazione come un segnale di metodo e 

di contenuto16. La specificità del diritto nella Chiesa determinerebbe 

l’esigenza di prendere chiaramente le distanze dalla speculazione 

mondana. In molti altri casi l’anteposizione risponde semplicemente 

all’ordine seguito dal Legislatore17. Il dominio del metodo di studio 

 

14 Cfr. Tit. I. De christifidelibus eorumque omnium iuribus et obligationibus (cann. 7-26) 

CCEO. Per i lavori redazionali, per quanto non si accenni specificamente alle ragioni della 

scelta, cfr. Schema canonum de laicis et de christifidelium consociationibus nella nuova revisione 

(10 ottobre 1981), in Nuntia, 21 (1985), pp. 3-39. 
15 L’ordinamento canonico (latino e orientale) è unitario, cfr. P. GEFAELL, Trattato di 

diritto canonico orientale per latini, EDUSC, Roma, 2025, pp. 17-41. 
16 “Nella prospettiva dell’ordinamento canonico - anche se può forse ripugnare - di 

fronte a Dio (e la Chiesa è il Popolo di Dio) la precedenza va riconosciuta ai doveri. Questo 

non significa ovviamente misconoscere o sminuire i diritti” (R. CASTILLO LARA, Doveri 

e diritti dei christifideles, in Salesianum, 48 [1986], p. 319). Cfr. anche E. CORECCO, Il catalogo 

dei doveri-diritti del fedele nel CIC, in ID., «Ius et communio». Scritti di diritto canonico, a cura 

di G. BORGONOVO, A. CATTANEO, I, Facoltà di Teologia di Lugano/Piemme, Lugano/Casale 

Monferrato, 1997, pp. 506-511 (VII. La struttura della reciprocità dovere-diritto all’interno della 

comunità ecclesiale); G. INCITTI, Il popolo di Dio. La struttura giuridica fondamentale tra 

uguaglianza e diversità, 2ª ed., Urbaniana University Press, Città del Vaticano, 2022, pp. 105-

109; P. VALDRINI, Comunità, persone, governo. Lezioni sui libri I e II del CIC 1983, Lateran 

University Press, Città del Vaticano, 2013, p. 184. E. KOUVEGLO, Doveri e diritti dei fedeli, 

in M.J. ARROBA CONDE (a cura di), Manuale di diritto canonico, Lateran University Press, 

Città del Vaticano, 2014, pp. 88-89; I. SASSANELLI, La Costituzione e il costituzionalismo 

nell’ordinamento canonico: un confronto con gli ordinamenti civili, Aracne, Canterano, 2018, pp. 

92-93. 
17 Cfr., ad esempio, G. GHIRLANDA, Il diritto nella Chiesa mistero di comunione. 

Compendio di diritto ecclesiale, Gregorian & Biblical Press, Roma, 2014, pp. 106-114; D. 

CENALMOR, J. MIRAS, Il diritto della Chiesa. Corso di diritto canonico, EDUSC, Roma, 2005, 

pp. 143-155; D. LE TOURNEAU, Manuel de droit canonique, Wilson & Lafleur, Montréal, 

2010, pp. 118-133; L. SABBARESE, Diritto canonico, EDB, Bologna, 2015, pp. 64-66; M. 



 

130 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025               ISSN 1971- 8543 

esegetico fa sì che sia la soluzione in genere più frequente. L’inversione 

logica (non sempre intenzionalmente e motivatamente presentata) è invece 

sostenuta da quanti sono più sensibili alle categorie e all’impronta giuridica 

comune18. Gli autori d’impronta civilistica o costituzionalistica non 

avvertono l’opportunità di diversificare l’esperienza canonica19. 

La stessa esplicitazione della questione evidenzia la necessità di 

sottolineare una sorta di vincolo identitario. L’appartenenza alla Chiesa è 

fonte di obblighi di osservanza e custodia imprescindibili. In una visione 

realista del diritto (che rifugga dal formalismo enunciativo e dichiarativo 

che spesso contamina il costituzionalismo secolare) sarebbe ininfluente 

l’ordine dei termini: a ogni diritto corrisponde un dovere e viceversa. La 

presentazione dell’ordine della giustizia come sistema essenziale di doveri 

(l’id quod alteri debetur tommasiano20) potrebbe addirittura aiutare a 

percepire meglio la concretezza e l’alterità delle spettanze. Riteniamo però 

che il contesto storico e la matrice della formulazione del CIC possano 

ingenerare ambiguità e restrizioni. La centralità dei diritti fondamentali 

induce a non manifestare dubbi o riserve circa la dignitas christiana. 

L’accentuazione passata dell’aspetto gerarchico e istituzionale della 

comunione porta a evidenziare sempre meglio anche il piano personale e 
 

D’ARIENZO, L. MUSSELLI, M. TEDESCHI, P. VALDRINI, Manuale di diritto canonico, 

Giappichelli, Torino, 2016, pp. 75-76; J.A. DI NICCO, Obligaciones y derechos de los fieles 

cristianos, in Nociones elementales sobre la ley de la Iglesia, ed. A.A. LÓPEZ ROMANO, Libros de 

Derecho, Buenos Aires, 2015, pp. 71-84. 
18 Cfr. ad esempio, J.F. KINNEY, The juridic condition of the people of God. Their 

fundamental rights and obligations in the Church, Officium Libri Catholici, Roma, 1972; R. 

JACQUES, The rights and obligations of the faithful: some historical considerations, in Forum, 17 

(2006), pp. 77-97; F. MORRISEY, The Rights and Duties of the Faithful according to the Code of 

Canon Law, in Studies in Church Law, 1 (2005), pp. 25-48; cfr., ad esempio, O. FUMAGALLI 

CARULLI, Il governo universale della Chiesa e i diritti della persona, Vita e Pensiero, Milano, 

2003, pp. 105-117; S. GHERRO, Diritto canonico (nozioni e riflessioni). I. Diritto costituzionale, 

CEDAM, Padova, 2011, pp. 263-276; G. LO CASTRO, Il soggetto e i suoi diritti 

nell’ordinamento canonico, Giuffrè, Milano 1985; V. PARLATO, I diritti dei fedeli 

nell’ordinamento canonico, Giappichelli, Torino, 1998. Per un inquadramento generale L. 

GBAKA-BREDE, La doctrine canonique sur les droits fondamentaux des fidèles et sur leur 

réception dans le Code de 1983, EDUSC, Roma, 2005. 
19 Con somma approssimazione, mentre la canonistica ecclesiastica o sacerdotale in 

genere tende a seguire l’ordine del CIC (doveri e diritti), la canonistica “laica” predilige la 

scansione giuridica più usuale (diritti e doveri). 
20 Cfr. S. Th., II-II, q. 66, a. 3, ad 2. Motivando bene l’impostazione realista, anche J. 

Hervada in alcuni casi ha sottolineato la valenza generale dei doveri (J. HERVADA, 

Lecciones propedéuticas de Filosofía del derecho, EUNSA, Pamplona, 2002, pp. 246-248 [El 

sistema jurídico como sistema de deberes]). 



 

131 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025               ISSN 1971- 8543 

comunitario. Riteniamo pertanto che, almeno nella congiuntura presente, 

converrebbe uniformarsi alle categorie alla scienza giuridica universale e 

non insistere troppo sui limiti e sulle condizioni autoritativi21. 

 

2.2 - La categoria (ancora mancata) della fondamentalità/inderogabilità 

 

Finora abbiamo parlato di diritti e doveri fondamentali, occorre però 

precisare che la categoria della fondamentalità non ha ancora fatto ingresso 

normativamente nel sistema canonico. L’annosa questione della qualifica 

delle situazioni giuridiche soggettive si è risolta nell’espunzione 

dell’attribuzione22. La nota tesi corecchiana si è imposta in un influente 

settore dottrinale e ha ispirato la redazione finale codiciale23. Alla base delle 

 

21 “Sotto questo profilo appare decisamente criticabile che nella enunciazione di 

specifici diritti siano frequentemente ripetuti limiti sostanziali e condizioni di esercizio che 

risultano già chiaramente da norme di carattere generale o dagli stessi principi basilari 

dell’ordinamento. Così avviene, ad esempio, a proposito della conformità alla dottrina 

della Chiesa, della salvaguardia dell’integrità della fede e della morale, dell’ossequio 

dovuto all’autorità ecclesiastica e al suo magistero, delle differenti modalità di esercizio 

richieste dalla diversità delle condizioni personali e dei ministeri interessati. Il costante 

richiamo a queste esigenze rivela nel legislatore il timore che il riconoscimento dei diritti 

dei battezzati possa essere male interpretato e consentire inaccettabili abusi. Anche se tale 

preoccupazione può essere comprensibile sul piano pastorale, la soluzione adottata non è 

certamente conforme alle regole di una corretta tecnica legislativa” (G. FELICIANI, Il 

popolo di Dio, cit., p. 25). 
22 Cfr. E. CORECCO, Considerazioni sul problema dei diritti fondamentali del cristiano nella 

Chiesa e nella società. Aspetti metodologici della questione, in Ius et Communio, cit., pp. 260-264; 

ID., Theological Justifications of the Codification of the Latin Canon Law, in Le nouveau Code de 

Droit Canonique - The New Code of Canon Law. Actes du 5. Congrès international de droit 

canonique, organisé par l’Université Saint-Paul et tenu à l’Université d’Ottawa du 19 au 25 août 

1984, M. THERIAULT, J. THORN eds., Université Saint-Paul, Ottawa, 1986, pp. 80-84. 
23 “Non si sa poi bene che cosa concretamente significhi la qualifica di fondamentale. 

Più importante? Fondamento degli altri diritti? Sottratto a successivi interventi legislativi? 

Comune a tutti? Che siano importanti sembra evidente, ma è difficile stabilire che siano i 

più importanti di tutto l’ordinamento giuridico. Non penso poi possa dire che essi fondino 

gli altri diritti dei fedeli e molto meno che siano sottratti a limitazioni nell’ordinamento 

positivo” (R. CASTILLO-LARA, Diritti e doveri dei christifideles, in I laici nel diritto della 

Chiesa, Città del Vaticano, 1987, p. 28). Cfr. anche G. LO CASTRO, Prefazione, in I laici nel 

diritto della Chiesa, cit., 14; G. DALLA TORRE, Diritti dell’uomo o diritti del cristiano?, in Les 

droits fondamentaux du chrétien dans l’Église et dans la société. Actes du IV Congrès international 

de droit canonique, Fribourg (Suisse), 6-11-X-1980 - Die Grundrechte des Christen in Kirche und 

Gesellschaft. Akten des IV Internationalen Kongresses für Kirchenrecht - I diritti fondamentali del 

cristiano nella Chiesa e nella società. Atti del IV Congresso internazionale di Diritto canonico, A. 

SCOLA, E. CORECCO, N. HERZOG eds., Éditions universitaires de Fribourg/Herder/Giuffrè, 



 

132 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025               ISSN 1971- 8543 

prevenzioni e delle riserve circa l’attribuzione del carattere primario c’era il 

timore di suggellare l’anteriorità ontologica e cronologica delle spettanze 

secondo il modello secolare (i diritti fondamentali preesistono 

all’organizzazione statuale). La sussistenza dell’istituzione e 

l’appartenenza sociale sarebbero invece prioritarie rispetto alla prospettiva 

individuale24. L’affermazione dell’inserimento dello statuto del fedele nella 

compagine ecclesiale non contrasta invero con il riconoscimento delle 

prerogative personali e comunitarie. L’essenzialità dell’insieme e della 

successione apostolica per la consistenza stessa dei beni della comunione 

non sminuisce la distinzione logica e deontologica dei piani di osservazione 

della realtà25. La centralità dei diritti e dei doveri basilari del cristiano è il 

fulcro attorno a cui ruotano tutte le relazioni di giustizia nel popolo di Dio. 

La contestualità Chiesa-fedele si traduce in un richiamo al nucleo personale 

della giuridicità. Il mancato ingresso originario dei diritti fondamentali non 

ha impedito peraltro il ricorso alla nozione nella dottrina attuale26. Anche 

questa disputa teorica può considerarsi in buona parte sciolta e superata 

(diverso è il problema pratico). 

Nei sistemi costituzionali civili la corrispondenza rispetto ai diritti 

inalienabili o simili è rappresentata dall’invocazione dell’irrevocabilità o 

 

Fribourg - Freiburg im Breisgau - Milano, 1981, p. 125. 
24 “Esso [il concetto della fondamentalità] significa originariamente due cose: 

preesistenza della persona, come soggetto giuridico, rispetto allo Stato e garanzia di uno 

spazio di autonomia per l’individuo” (E. CORECCO, Il catalogo dei doveri-diritti, cit., p. 511). 

Lo stesso A. perciò così giustifica la irriferibilità del concetto all’ordinamento canonico: «La 

prima costatazione che si impone è la seguente: la struttura costituzionale della Chiesa non 

ha come “telos” quello di garantire la realizzazione dei diritti dei fedeli. [...] La seconda 

constatazione è la seguente: i diritti specifici dei cristiani non sono preesistenti alla Chiesa, 

ma conferiti dalla stessa attraverso il battesimo e gli altri sacramenti. [...] La terza 

constatazione è che anche il concetto di autonomia individuale derivante dai diritti 

fondamentali non è applicabile alla costituzione della Chiesa» (E. CORECCO, 

Considerazioni sul problema, cit., pp. 262-263). 
25 Cfr. J. CASTRO TRAPOTE, La Iglesia “es” communio fidelium y “tiene” communio 

hierarchica: fundamentación y consecuencias desde un enfoque constitucional canónico, in Stato, 

Chiese e pluralismo confessionale, Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/ 

statoechiese), n. 17 del 2023, pp. 1-38, spec. 21-27 (La autoridad nace de la comunidad); J. 

HERVADA, Diritto costituzionale canonico, cit., pp. 42-46. 
26 Pare insomma rientrato dalla porta quanto era stato cacciato dalla finestra. Cfr., ad 

esempio, ASSOCIAZIONE CANONISTICA ITALIANA (a cura di), I diritti fondamentali del fedele. 

A vent’anni dalla promulgazione del Codice. Atti del XXXV Congresso Nazionale di Diritto 

Canonico, Ariccia 8-11 Settembre 2003, LEV, Città del Vaticano, 2004; M. DEL POZZO, 

Derechos fundamentales, in DGDC, III, pp. 209-212. 



 

133 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025               ISSN 1971- 8543 

inderogabilità delle esigenze primarie. La scienza costituzionalistica 

secolare attribuisce una nota costitutiva e tassativa al qualificativo27. 

L’espressione denota l’indeclinabilità dal rispetto del dovuto anche da parte 

dell’autorità. Anche l’inderogabilità o una denominazione equivalente non 

sembrano essere state recepite dalla legislazione canonica. La scelta formale 

appare in linea con la sostanzialità ed effettività del debito. Da un punto di 

vista semantico ogni aggiunta sembrerebbe enfatica e ridondante28, La 

fondamentalità o inderogabilità (riteniamo che una nozione unitaria e 

complessiva sia preferibile) aggiunge tuttavia un dato ermeneutico non 

trascurabile. La connotazione aiuta a percepire la necessità e inevitabilità 

dell’ordine sociale giusto. L’indicazione riguarda la ponderazione dei beni 

giuridici considerati e può guidare nella realizzazione della giustizia29. La 

determinazione valoriale permetterebbe quindi di superare l’assenza di una 

gerarchia normativa formale. La sostanzialità e gerarchia costitutiva 

dell’organismo salvifico permette ovviamente di ovviare alle deficienze 

tecniche del sistema30. Il miglioramento quantitativo e qualitativo della 

funzionalità del principio di legalità eviterebbe però equivoci e 

fraintendimenti operativi. 

 

2.3 - L’esatta qualificazione e destinazione dei doveri 

 

La sfera della doverosità canonica è piuttosto ampia e indeterminata. Il 

Legislatore ha cercato di purificare e affinare il linguaggio (nella redazione 

del CIC i precedenti officia o debita sono stati frequentemente trasformati in 

obligationes) ma non si è ricorsi a una nozione unitaria ed esclusiva31. Ai 

menzionati termini (officium, debitum, obligatio) si aggiungono anche quelli 

più specifici o caratterizzati di vinculum, onus, pondus, ecc. con le relative 

 

27 Cfr. ad esempio, P. LILLO, Diritti fondamentali e libertà della persona, Giappichelli, 

Torino, 2001; M. OLIVETTI, Diritti fondamentali, Giappichelli, Torino, 2018; R. ROMBOLI 

(ed.), La tutela dei diritti fondamentali davanti alle Corti costituzionali, Giappichelli, Torino, 

1994; L. TRIOLO, Primato del diritto e giustizia. Diritti fondamentali e Costituzione, 

Giappichelli, Torino, 1996. 
28 “Ma occorre aggiungere che nel diritto canonico, e nel diritto in generale, tutti i diritti 

se veramente tali, sono fondamentali, nel senso che sono fondati nella Lex, nell’idea che 

Dio ha per gli uomini” (G. LO CASTRO, Prefazione, in I laici nel diritto della Chiesa, cit., p. 

14). 
29 La valutazione giudiziaria non è mai astratta e deduttiva ma concreta e induttiva. 
30 La graduazione delle verità della fede, dell’organismo sacramentale e dell’ordine 

della carità già contiene in nuce un principio di strutturazione. 
31 Cfr. D. GARCÍA HERVÁS, Deber, in DGDC, II, pp. 884-885. 



 

134 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025               ISSN 1971- 8543 

espressioni verbali (debent, tenentur, vinculant, ecc.). Non esiste pertanto una 

distinzione concettuale corrispondente alla natura del credito come 

sedimentata nella speculazione dogmatica civile. La variabilità semantica 

ed espressiva evita una sorta di sacralizzazione o “fissazione divinatoria” 

delle espressioni usate. Si tratta pertanto di determinare sempre l’impegno 

richiesto e il valore assunto nell’economia del sistema. Le note della 

generalità e della essenzialità (senza le quali non si può parlare di un dovere 

fondamentale) a ogni modo devono essere dimostrate e giustificate32. In un 

impianto fortemente morale e spirituale è necessario soprattutto 

distinguere la valenza etica dalla portata giuridica. Gli obblighi giuridici 

riguardano le condotte esterne, intersoggettive e dovute in giustizia. Nello 

spirito della comunione e della lex gratiae l’aspirazione al massimalismo 

della santità si concilia sempre con il minimalismo obbligatorio33. La 

responsabilità formativa, sacramentale o penitenziale, ad esempio, pur 

dipendendo fortemente dalla convinzione e determinazione interiore, non 

è priva di un decisivo riscontro oggettivo e solidale. Per quanto concerne la 

socialità obbligatoria, non c’è dunque disgiunzione o separazione tra 

morale e diritto ma continuità e supplemento altruistico. 

Oltre alla confusione derivante dalla sfera di riferimento (morale o 

propriamente giuridica), ingenera equivoci, forse ancor più deleteri, la 

subordinazione delle spettanze alla doverosità comune. La dipendenza 

strutturale dei diritti dai doveri, che emerse ripetutamente nel dibattito 

intercodiciale34, ci pare che tradisca una visione distorta, o quantomeno 

limitativa, della giuridicità ecclesiale. Per quanto l’intento di fondo pare 

fosse quello di orientare l’azione ecclesiale alla ministerialità salvifica, la 

dignità e libertà del fedele non rappresentano certo un ostacolo o una 

remora alla realizzazione della missione e dell’ordine della carità35. La 

miopia deriva dalla strumentalizzazione dello statuto personale 

(fondamentale o specificato secondo le diverse condizioni canoniche) alle 
 

32 Cfr. M. DEL POZZO, I doveri fondamentali del fedele: caratteristiche e inquadramento 

sistematico, in Ius Canonicum, 59 (2019), pp. 232-236. 
33 La lex gratiae et caritatis addita sempre il massimo ma esige giuridicamente solo il 

minimo. 
34 «De sententia alicuius Episcopi, magna emphasis adhibetur in affirmandis iuribus, 

christifidelium praesertim. Requiritur eadem emphasis in proclamandis officiis, tum 

pastorum tum christifidelium, quia “officiorum affirmatio semper praecedit iurium 

declarationem, eo vel magis quod si pastores et fideles toti sint in officiis suis adimplendis, 

eorum iura sarta tectaque manebunt”» (in Communicationes, 4 [1972], p. 143). 
35 “[Questo popolo messianico] Ha per condizione la dignità e la libertà dei figli di Dio, 

nel cuore dei quali dimora lo Spirito Santo come in un tempio” (LG, n. 9). 



 

135 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025               ISSN 1971- 8543 

esigenze della comunione. L’errore sembra principalmente di prospettiva e 

di logica di concettualizzazione. L’accentuazione passata dell’elemento 

autoritativo e gerarchico non agevola l’acquisizione della novità della 

dottrina conciliare. Il rischio è di continuare a posporre e condizionare il 

bene personale all’istanza istituzionale. La fiducia e la stima verso 

l’incarnazione vitale del messaggio evangelico da parte dei cristiani invece 

porterebbe semmai ad accreditare l’espressione contraria: obligationes sunt 

propter iura. La condizione attiva e l’impegno spontaneo dei cristiani 

d’altronde sono le sfide principali della maturazione del popolo secondo lo 

spirito e l’illuminazione conciliare. Occorre pertanto superare ogni sospetto 

o pregiudizio verso l’ampiamento della sfera soggettiva36. 

 

 

3 - La solidarietà intrinseca del dovere 

 

Precisata la cornice epistemologica, conviene approfondire il contenuto del 

quadro. Premettiamo anzitutto un breve sguardo all’assetto della giuridicità 

universale. L’esperienza giuridica mostra che la solidarietà è connessa 

intrinsecamente all’adempimento del dovere. La bontà del debito esprime 

il concorso al bene comune (temporale o spirituale) secondo verità e 

ragione. La soddisfazione o, piuttosto, l’osservanza del proprio impegno 

(dare, facere, non facere) non è limitativa o riduttiva della persona ma 

ampliativa o perfettiva dell’agente. Una concezione individualistica ed 

economicistica dei rapporti giuridici ha indotto ad attribuire un significato 

negativo e svantaggioso alla condizione di debito. La realizzazione della 

giustizia invero assume sempre un contenuto personale, relazionale e 

 

36 La precaria azionabilità dei diritti è una dimostrazione dell’insufficienza del sistema 

di tutela (attualmente si denunciano molte lacune soprattutto nel settore amministrativo e 

penale, cfr. P. MONETA, La tutela dei diritti dei fedeli di fronte all’autorità amministrativa, in 

Fidelium iura, 3 (1993), pp. 281-306; G. PARISE, Ecclesia speculum iustitiae. Considerazioni 

intorno al giudizio amministrativo canonico presso il Supremo Tribunale della Segnatura 

Apostolica, Tabula fati, Chieti, 2016; P. VALDRINI, Injustices et protection des droits dans 

l’Église, Cerdic, Strasbourg, 1985; I. ZUANAZZI, Praesis ut prosis. La funzione amministrativa 

nella diakonía della Chiesa, Jovene, Napoli, 2005, pp. 563-678; S. LOPPACHER, Processo penale 

canonico e abuso sessuale su minori. Un’analisi dei recenti sviluppi normativi intorno al “delictum 

contra sextum cum minore” alla luce degli elementi essenziali di un giusto processo, EDUSC, 

Roma, 2017; S.M. MULHERON, Delicts “contra sextum Decalogi praeceptum”. Historical 

development and canonical application, EDUSC, Roma, 2023; J. LLOBELL, Giusto processo e 

“amministrativizzazione” della procedura penale canonica, in Stato, Chiese e pluralismo 

confessionale, cit., n. 14 del 2019, pp. 1-62. 



 

136 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025               ISSN 1971- 8543 

solidale37. Il riconoscimento e l’attribuzione del dovuto amplia la sfera 

personale non solo del creditore ma anche del debitore; stabilisce una 

relazione prudente e ragionevole tra i soggetti, viene incontro agli interessi 

del singolo e dell’intera comunità38. Il fenomeno giuridico è 

necessariamente relativo ad alios. L’alterità tra l’altro è sempre plurale (ad 

alios perciò e non semplicemente ad alterum), non si riferisce solo al creditore 

ma, più in generale, alla collettività. L’evocazione dell’id quod alteri debetur, 

senza negare la possibile apertura della fattispecie, esalta, come abbiamo 

accennato, la concretezza e specificità dell’attribuzione. L’ordine della 

giustizia pone in collegamento virtuoso il singolo con la comunità. 

Evidentemente perché si riscontri l’arricchimento personale occorre anche 

l’adesione interiore, la convinzione del soggetto. Il giusto mezzo reale però 

fa sì che l’attribuzione possa prescindere dall’intenzione e dalla 

disposizione dell’obbligato39. La relazionalità giuridica ingenera una 

dinamica di prossimità e tutela, fiduciaria e reciproca40. È utile pertanto 

recuperare, anche nella cultura civica comune, la coscienza 

dell’impostazione altruistica e solidaristica del debito. 

Nella connotazione delle obbligazioni non bisogna dunque cercare 

uno speciale rilievo sociale o comunitario. La solidarietà è iscritta nella 

dinamica dei rapporti giuridici. È utile prevenire però anche dal rischio 

opposto dell’ingiunzione e dell’imposizione eccessiva. Il legalismo e 

l’“inflazione della regolamentazione” tende, ad esempio, a sostituire la cura 

e la responsabilità autonoma con la difesa e la procedimentalizzazione 

eteronoma41. La correttezza istituzionale o, piuttosto, la “subcultura del 

rischio” finiscono col sostituirsi al rispetto personale e all’afflato 

 

37 Cfr. C.J. ERRÁZURIZ M., Il diritto come bene giuridico. Un’introduzione alla filosofia del 

diritto, con la collaborazione di P. Popović, EDUSC, Roma 2021, pp. 127-139. 
38 Una visione peggiorativa del diritto o, spesso, del rigore legale (dura lex sed lex) ha 

purtroppo offuscato il senso e l’ideale della giustizia. 
39 «Nell’ambito della giustizia v’è realmente come una scissione tra fatto e intenzione. 

[…] non occorre essere giusti per poter fare “il giusto”; ragione per cui si può anche agire 

ingiustamente senza essere ingiusti. E questo in tanto è possibile, in quanto per l’appunto 

esiste un ingiusto “oggettivo”, mentre non avrebbe alcun senso parlare, per esempio, di 

qualcosa di “oggettivamente” vile» (J. PIEPER, La giustizia, Morcelliana/Massimo, Brescia 

- Milano, 2000, p. 57). 
40 Cfr. C.J. ERRÁZURIZ M., Il diritto e la giustizia nella Chiesa. Per una teoria fondamentale 

del diritto canonico, 2ª ed., Giuffrè Francis Lefebvre, Milano, 2020, pp. 234-235 (La 

realizzazione spontanea e pacifica del giusto). 
41 Si pensi ai fenomeni, spesso lamentati, della medicina difensiva o 

dell’amministrazione difensiva. 



 

137 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025               ISSN 1971- 8543 

comunitario. Se la concezione negativa e penalizzante dei doveri corrompe 

l’ideale della giustizia, anche l’esaltazione e il particolare rilievo della 

doverosità snaturano il fenomeno giuridico. Il minimalismo obbligatorio è 

stato consapevolmente supposto nell’impostazione ordinamentale 

canonica42, esprime tuttavia un principio generale della giustizia sociale o 

legale. L’impostazione doveristica non contribuisce alla formazione e 

convinzione dell’individuo e del corpo sociale43. Alla spesso denunciata 

crisi dell’obbedienza si accompagna anche una, forse meno evidente ma 

non meno grave, crisi dell’autorità44. Entrambi i fenomeni, al di là di altre 

motivazioni, derivano da una sentita carenza di stima e fiducia reciproca. Il 

rapporto autorità-liberta non è antitetico e dialettico ma armonico e 

coerente. L’ispirazione soprannaturale e la sapienza antropologica qualifica 

essenzialmente la Nova lex (il diritto divino) come Lex libertatis, il principio 

direttivo libertario cristiano tuttavia assume una valenza più ampia e 

generale. Nell’ambito canonico, non a caso ed esemplarmente, i precetti 

generali tendono ad approssimarsi al minimo indispensabile e stimolare la 

crescita organica della comunità. Un apparato prescrittivo esile e leggero 

non si conforma solo all’extrema ratio penale ma alla stessa cultura della 

solidarietà45. 

La sensibilità postmoderna ha portato a evidenziare meglio 

l’interdipendenza e il collegamento fraterno46. Anche il costituzionalismo 

contemporaneo ha conosciuto una svolta significativa e caratterizzante47. Il 

riconoscimento dei nuovi diritti sociali o dei diritti di terza generazione ha 

animato un’apertura di senso e significato del processo costituente. La 

solidarietà e il sostegno mutuo personale e collettivo appare ormai 

 

42 Cfr. J. HERVADA, El ordenamiento canónico. Aspectos centrales de la construcción del 

concepto, EUNSA, Pamplona, 2008, pp. 197-200, ove si illustra il rapporto tra massimalismo 

e minimalismo canonico. 
43 Cfr. S. PINCKAERS, Le fonti della morale cristiana. Metodo, contenuto, storia, Ares, 

Milano, 2018, pp. 301-330. 
44 Cfr. M. DEL POZZO, La disciplina del clero. Virtualità e criticità nella società secolarizzata, 

Giuffrè Francis Lefebvre, Milano, 2022, pp. 8-12. 
45 Cfr. J. CASTRO TRAPOTE, El derecho penal canónico como ultima ratio: ¿subsidiariedad 

u obligatoriedad de la acción criminal?, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, cit., n. 2 del 

2025, pp. 24-27. 
46 Cfr. A. LLANO CIFUENTES, La nuova sensibilità. Il positivo della società postmoderna, 

Ares, Milano, 1995, pp. 169-198. 
47 Cfr. L. FERRAJOLI, La costruzione della democrazia. Teoria del garantismo costituzionale, 

Laterza, Bari, 2021; ID., Costituzionalismo oltre lo Stato, Mucchi, Modena, 2017; ID., Perché 

una Costituzione della Terra?, Giappichelli, Torino, 2021. 



 

138 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025               ISSN 1971- 8543 

espressamente formalizzata nei principali testi fondamentali48. L’ordine 

della giustizia attuale ha insomma superato la prospettiva individualistica 

e autoreferenziale romanistica. San Giovanni Paolo ha esplorato e promosso 

le potenzialità della solidarietà aggregativa e internazionale49. L’evocazione 

del grande Pontefice polacco opus solidaritatis pax fa comprendere quanto il 

sostegno fraterno si colleghi alla giustizia e alla ricerca del bene comune50. 

Papa Francesco ha proseguito nella spinta verso la cura della casa comune 

e il recupero della prossimità sociale51. La questione ecologica è divenuta 

emblematica dell’espansione della sensibilità morale e giuridica. Anche la 

fraternità non deriva solo da un apprezzamento o orientamento 

confessionale ma dalla scoperta e valorizzazione del vincolo naturale di 

dipendenza e benevolenza52. In questa chiave si comprende meglio la 

duplice proiezione del soccorso caritativo: “[I fedeli] Sono anche tenuti 

all’obbligo di promuovere la giustizia sociale, come pure, memori del 

comandamento del Signore, di soccorrere i poveri coi propri redditi”53. 

L’esercizio della carità non è un sostituto o un succedaneo della giustizia. 

La beneficienza non esime i cristiani dall’affrontare e cercare di risolvere 

anzitutto i problemi sociali strutturali e politici della comunità in cui 

operano. La sollecitazione generale e diffusa si coniuga però con l’indirizzo 

concreto e specifico verso la miseria (materiale, morale e spirituale). 

Nell’approccio sapienziale cristiano l’opzione preferenziale per i poveri 

insomma riguarda sia l’aspetto politico-istituzionale che quello privato e 

personale54. Il dovere fondamentale canonico tra l’altro esplicita un dovere 

umano più esteso e condiviso55. 
 

48 Cfr. anche gli spunti del numero monografico: Tornare ai fondamentali: la solidarietà 

(contributi di A. APOSTOLI, L. CARLASSARE, I. MASSA PINTO, E. RESTA, G. 

BASCHERINI), Costituzionalismo.it, 13/1 (2016), pp 1-162, in https://www.costituzionalismo. 

it/download/Costituzionalismo_201601_559.pdf (accesso 31 agosto 2025). 
49 Cfr. GIOVANNI PAOLO II, Lett. enc. Sollicitudo rei socialis (nel XX anniversario della 

Populorum progressio), 30 dicembre 1987, non si riporta la localizzazione cartacea di questo 

e altri documenti pontifici agevolmente reperibili nel sito www.vatican.va. 
50 Cfr. GIOVANNI PAOLO II, Lett. enc. Sollicitudo rei socialis, cit., n. 39. 
51 Cfr. FRANCESCO, Lett. enc. Laudato si’ (sulla cura della casa comune), 24 maggio 

2015; ID., Lett. enc. Fratelli tutti (sulla fraternità e l'amicizia sociale), 3 ottobre 2020. 
52 È ben noto come il principio tomista, che verrà trasposto nell’hobbesiano homo homini 

lupus, aveva un’impostazione completamente opposta: homo homini naturaliter amicus (S. 

Th., II-II, 114, 1 ad 2). 
53 Can. 222, § 2. 
54 Cfr. M. DEL POZZO, Lo statuto giuridico fondamentale del fedele, EDUSC, Roma, 2018, 

pp. 124-127. 
55 “Il § 1 segnala un dovere proprio del fedele. Non così il § 2, che enuncia taluni obblighi 



 

139 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025               ISSN 1971- 8543 

 

 

4 - La specifica solidarietà canonica 

 

La considerazione dell’intrinseca solidarietà del debito (supra, § 3), apre la 

strada a una sommaria esplorazione dei peculiari profili della doverosità 

canonica. In questa linea ci sembra utile chiarire anzitutto la logica sottostante 

all’unione sociale e all’aiuto istituzionale. Nello sviluppo ecclesiologico recente 

sono emersi due principi o direttrici che illuminano il cammino del popolo 

di Dio: la cooperazione organica e la corresponsabilità missionaria. Alla 

precedente disgiunzione e diseguaglianza strutturale56 è subentrata la 

coscienza non solo dell’uguaglianza fondamentale dei battezzati ma della 

condizione attiva di tutti i christifideles e la necessità del concorso 

partecipativo di tutte le componenti alla missione della Chiesa. 

L’integrazione tra il sacerdozio ministeriale e il sacerdozio comune dei 

fedeli descrive la prima ed essenziale forma di solidarietà ecclesiale57. La 

cooperazione organica tra il gregge e i pastori nell’edificazione della Chiesa 

indica il principio di crescita e maturazione, per così dire, interno58. Il 

dovere di contribuire e promuovere lo spirito della comunione ha un 

riscontro diretto nell’atteggiarsi del servizio ministeriale59. L’aiuto e il 

sostegno reciproci sono necessari per attualizzare il Christus totus, l’amore 

pasquale si manifesta nel Cristo vivente nei cristiani. A questo profilo 

solidaristico si aggiunge anche la propensione esterna della comunità salvifica. 

La missione non è una possibile attività benefica o un semplice 

coronamento della vita del popolo di Dio ma l’espressione ad extra 

dell’amore trinitario60. Il cristiano è chiamato perciò ad andare incontro 

 

naturali di ogni uomo, non specifici del cristiano ai sensi della giustizia” (J. HERVADA, 

Commento c. 222, in Codice di diritto canonico e leggi complementari commentato, edizione 

italiana diretta da J.I. ARRIETA, Coletti a San Pietro, Roma, 2013, p. 197). 
56 “Jure divino, Ecclesia est societas inaequalis, primum duplici, clericorum et laicorum, 

gradu distincta […]” (F. DESHAYES, Memento iuris ecclesiastici publici et privati. Ad usum 

seminariorum et cleri, P. Lethielleux, Paris, 1902, p. 12). 
57 Cfr. A. CATTANEO, Fondamenti ecclesiologici del diritto canonico, Marcianum Press, 

Venezia, 2011, pp. 128-131; P. RODRÍGUEZ, Sacerdozio ministeriale e sacerdozio comune nella 

struttura della Chiesa, in Romana, 4 (1987), pp. 162-176. 
58 Cfr. M. DEL POZZO, La struttura “ordo-plebs” cardine del sistema costituzionale canonico, 

in Ius Ecclesiae, 26 (2014), pp. 27-48. 
59 Cfr. A. CATTANEO, El sacerdote al servicio de la misión de los laicos, in Ius Canonicum, 

46 (2007), pp. 51-72. 
60 Cfr. A. DUCAY, Riportare il mondo al Padre. Corso di soteriologia cristiana, EDUSC, Roma 



 

140 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025               ISSN 1971- 8543 

all’umanità e raccoglierla nell’unità61. La solidarietas è connessa alla matrice 

estroversa e inclusiva del messaggio redentivo. Anche in questo caso 

l’illuminazione conciliare ha offerto un nuovo orizzonte all’azione 

missionaria, spostandolo dalla gerarchia al discepolo missionario. La 

sensibilità ecclesiale contemporanea ha acquistato così sempre più viva 

coscienza della condivisione della missione62. Il popolo di Dio assume i 

connotati di una compagine apostolica63. L’apostolato costituisce dunque la 

direttiva d’azione e il principio di organizzazione basilare del modello canonico. 

Un corroboramento del principio solidaristico deriva anche dalla 

soprannaturalità del sistema ecclesiale. I beni della comunione, in quanto beni 

eminentemente spirituali e trascendenti, sono partecipati e condivisi anche 

dagli altri fedeli. A prescindere dalla partecipazione personale, 

l’indisponibilità o intangibilità deriva dall’impegno di conservare e 

custodire l’eredità celeste. La fruizione del patrimonio sacramentale si 

concreta ad esempio nella somma venerazione e nell’attenta diligenza64. La 

pietà e l’adorazione implicano un necessario riferimento all’assemblea 

celebrante65. Un discorso analogo, e forse ancor più stringente, riguarda la 

fedeltà al deposito della rivelazione. Ogni consapevole deviazione 

dall’ortodossia corrompe il principio dell’obbedienza della fede. Anche 

l’identità della carità cristiana comporta una conformazione attiva ed 

esemplare al messaggio di salvezza (integralità della persona e gratuità del 

servizio66). In pratica i bona spiritualia Ecclesiae aprono la relazione giuridica 

all’intera comunità credente. La fede, la liturgia e la fraternità sono beni 

comuni per appartenenza e per destinazione67. La comunione delle cose 

sante accresce l’esigenza di rispetto e comunicazione interpersonale. La 

 

2016, pp. 239-265. 
61 “[…] la Chiesa è, in Cristo, in qualche modo il sacramento, ossia il segno e lo 

strumento dell’intima unione con Dio e dell’unità di tutto il genere umano, […]” (LG, n. 1). 
62 L’acquisizione concettuale e magisteriale non significa necessariamente anche 

un’immediata realizzazione personale e pratica. 
63 Cfr. M. DEL POZZO, Il vincolo strutturale del bene dell’apostolato nell’ordine costituzionale 

del popolo di Dio, in Ephemerides iuris canonici, 65 (2025), pp. 300-302. 
64 “[…] perciò nella loro celebrazione [dei sacramenti] sia i sacri ministri sia gli altri 

fedeli debbono avere una profonda venerazione e la dovuta diligenza” (can. 840). 
65 Il diritto ovviamente coglie solo il contegno intersoggettivo ed esterno. 
66 Cfr. BENEDETTO XVI, Lett. enc. Deus caritas est (sull’amore cristiano), 25 dicembre 

20005, n. 31; è significativa anche la denominazione dell’organismo preposto a questo 

settore ecclesiale: Dicastero per il Servizio dello Sviluppo Umano Integrale (cfr. FRANCESCO, 

m. p. Humanam Progressionem, 17 agosto 2016). 
67 In questi ambiti (a parte la liturgia) non significa che tutto sia pubblico e comune. 



 

141 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025               ISSN 1971- 8543 

speciale sensibilità aggregativa (l’incorporazione in un corpo sociale 

unitario) inoltre esalta il vincolo morale, e in parte anche giuridico, di 

supporto ed edificazione degli altri membri. Gli altri non sono mai 

indifferenti o estranei rispetto all’azione del singolo. 

In linea con la caratterizzazione della socialità ecclesiale, occorre 

sottolineare che la fraternità cristiana non è solo ideale o esemplare ma 

strutturante e costitutiva. Il popolo di Dio è convocato dalla Parola e dai 

sacramenti e aggregato appunto dalla carità68. La communio fidelium è 

anzitutto una communio fraterna. La famiglia dei figli di Dio ovviamente è 

inclusiva e aperta. Il prototipo familiare non è solo un’immagine suadente 

o un modello ispiratore ma la realtà primordiale e la meta finale del 

cammino della salvezza69. Nell’assoluta centralità della persona la 

comunione delle cose sante (communio sanctarum) converge nella 

comunione dei santi (communio sanctorum)70. L’iniziazione cristiana e la 

testimonianza di fede coincidono con la ricezione e la manifestazione 

dell’amore pasquale. Il carattere iniziatico della conversione, lungi 

dall’assumere toni esoterici, indica la scoperta e l’approfondimento dei 

legami di filiazione e di fraternità71. La comunione dei santi trascende 

 

68 “La Chiesa istituzione è la continuazione storica (nel tempo, come dimensione delle 

realtà create) dell’opera di Cristo, conformemente al suo duplice carattere: di azione 

salvifica per mezzo della parola di Dio (convocatio) e della grazia (sacramenti), e di riunione 

visibile dei fedeli uniti nel corpo visibile di Cristo (congregatio)” (J. HERVADA, Diritto 

costituzionale canonico, cit., p. 160). 
69 S. Berlingò invita a “[…] rinvenire le strutture portanti della stessa costituzione della 

Chiesa nell’analisi del diritto di famiglia, inteso come familiare ius, come insieme delle 

relazioni di giustizia che si producono e si realizzano in quel luogo o ambiente dove 

vengono originariamente generandosi e autonomamente svolgendosi le identità personali 

e le vicende intersoggettive di ciascun uomo” (S. BERLINGÒ, Ursakrament e magnum 

sacramentum. A quarant’anni dal volume di Francesco Zanchini di Castiglionchio La Chiesa 

come ordinamento sacramentale, in ID., Nel silenzio del diritto. Risonanze canonistiche, a cura 

di S. DOMANIELLO, A. LICASTRO, A. MANTINEO, il Mulino, Bologna, 2015, p. 339; spunti in 

questa linea si rivengono pure ivi, 275-355 [Il prototipo “familiare” dell’ordine giuridico 

ecclesiale]). 
70 «Il termine “comunione dei santi” ha pertanto due significati, strettamente legati: 

“comunione alle cose sante (sancta)” e “comunione tra le persone sante (sancti)”. 

“Sancta sanctis!” - le cose sante ai santi - viene proclamato dal celebrante nella maggior 

parte delle liturgie orientali, al momento dell’elevazione dei santi Doni, prima della 

distribuzione della Comunione. I fedeli (sancti) vengono nutriti del Corpo e del Sangue di 

Cristo (sancta) per crescere nella comunione dello Spirito Santo (Koinonia) e comunicarla al 

mondo» (Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 948). 
71 Tali legami indicano i vincoli, per così dire, verticali e orizzontali della comunione. 



 

142 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025               ISSN 1971- 8543 

ampiamente il discorso giuridico, non è priva tuttavia di conseguenze 

operative e obbligatorie. 

 

4.1 - I principali doveri essenziali formalizzati 

 

La doverosità fondamentale è stata compendiata in una decina di 

riferimenti espliciti72. I quattro doveri primordiali (comunione, santità, 

missione e obbedienza) indicano una sorta di bussola di riferimento del 

cristiano. Santità e apostolato sono le chiavi che compendiano buona parte 

dell’illuminazione ecclesiologica conciliare e trovano un doveroso riscontro 

nella relativa formalizzazione legale73. La crescita personale coincide allora 

con la preoccupazione sociale ed espansiva. Tali beni si innestano però nei 

legami, per così dire orizzontali e verticali della comunione gerarchica. La 

comunione guida tutto l’essere e l’agire della Chiesa74. Alla communio si 

associa opportunamente la diligenza e laboriosità. Il concetto astratto e 

onnicomprensivo trova così una maggior concretizzazione e applicazione 

obbligatoria. Anche la precisazione del riferimento universale e particolare 

cerca di esplicare la mutua immanenza e il mistero della communio 

ecclesiarum75. L’applicazione richiesta non può che essere in armonia con 

l’integrazione nel doppio livello costituzionale76. Anche l’obbedienza 

potrebbe essere intesa come una specificazione del vincolo comunionale, è 

stata però evidenziata in ragione dell’evocazione storica e della particolare 

 

72 Cfr. principalmente cann. 209, 210, 211, 212, §§ 1 e 3, 222, 223. 
73 Cfr. LG, Cap. V (Universale vocazione alla santità nella Chiesa); AA, Cap. I (La vocazione 

dei laici all’apostolato); G. INCITTI, La dimensione giuridica del dovere della santità, in Opus 

humilitatis iustitia. Studi in memoria del cardinale Velasio De Paolis, a cura di  L. SABBARESE, 

Urbaniana University Press, Città del Vaticano 2020, I, pp. 255-277; M. DEL POZZO, Il 

vincolo strutturale, cit. 
74 Il can. 209, com’è noto, non era originariamente previsto nell’impianto della LEF e fu 

inserito successivamente. “L’ecclesiologia di comunione è l’idea centrale e fondamentale 

dei documenti del Concilio” (SINODO STRAORDINARIO DEI VESCOVI, Relatio finalis, 

Exeunte coetu secundo, 7 dicembre 1985, EV 9, 1800). 
75 Cfr. CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Lett. Communionis notio (su 

alcuni aspetti della Chiesa intesa come comunione), 28 maggio 1992, nn. 7-10. 
76 “Nella costituzione della Chiesa si ha un primo piano costituzionale o livello primario 

ed un secondo piano o livello secondario. Il piano primario o primo livello è quello in cui 

la Chiesa si costituisce come popolo di Dio, Corpo mistico e sacramento radicale, 

nell’unione della sua dimensione interna con l’esterna. Il secondo piano, o livello 

secondario, è quello della conformazione e dell’organizzazione della dimensione esterna 

in ordine all’operatività salvifica della Chiesa” (J. HERVADA, Diritto costituzionale 

canonico, cit., p. 78). 



 

143 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025               ISSN 1971- 8543 

soggezione configurativa. Il contenuto magisteriale o giurisdizionale 

manifesta l’estensione della potestà ecclesiastica e differenzia il carattere 

dell’intervento77. La partecipazione si esprime, forse in maniera debole, 

nella petizione e collaborazione78. I doveri finali suggellano l’obbligo di 

sovvenire alle necessità della Chiesa e il corroboramento della promozione 

della giustizia sociale e del soccorso dei poveri. Il sostentamento della 

Chiesa (culto, apostolato, carità e ministero sacro) è affidato in primis alla 

responsabilità dei fedeli. La dottrina sociale della Chiesa ha stringenti 

conseguenze nell’operato dei cristiani. Il can. 223 regola infine l’esercizio 

dei diritti nello spirito della comunione79. 

Non è probabilmente casuale che lo statuto del fedele cominci e 

termini con un corpo di doveri. L’intitolazione del Titolo I (Obblighi e diritti 

di tutti i fedeli) d’altronde prelude a un’impostazione di questo tipo. Nello 

statuto del fedele le spettanze ovviamente superano ampiamente le 

obbligazioni80. Gli elementi quantitativi o classificatori di per sé non 

possono fornire chiaramente una presentazione soddisfacente. La 

considerazione critica andrebbe semmai svolta sul piano qualitativo. La 

redazione dei canoni menzionati non ha ricevuto troppe disapprovazioni o 

censure81. Si è talora lamentata la genericità e indeterminatezza del 

disposto. È abbastanza chiaro che la previsione e la collocazione della 

doverosità fissa soprattutto la cornice e il contorno dei diritti. Nonostante le 

 

77 “I fedeli, consapevoli della propria responsabilità, sono tenuti ad osservare con 

cristiana obbedienza ciò che i sacri Pastori, in quanto rappresentano Cristo, dichiarano 

come maestri della fede o dispongono come capi della Chiesa” (can. 212, § 1). Nell’ambito 

magisteriale l’intervento autoritativo ha un carattere dichiarativo, in quello giurisdizionale 

è invece costitutivo o deliberativo. 
78 La prerogativa è presentata talora come doverosa. Cfr. LG, n. 37 (“Secondo la scienza, 

competenza e prestigio di cui godono, hanno la facoltà, anzi talora anche il dovere, di far 

conoscere il loro parere su cose concernenti il bene della Chiesa”). 
79 Cfr. M. DEL POZZO, Le restrizioni nell’impostazione del canone sulla limitazione 

dell’esercizio dei diritti dei fedeli (can. 223 CIC), in Ius Ecclesiae, 37 (2025), pp. 133-158; J. 

BOGARÍN DIAZ, El favor libertatis como clave hermeneutica del canon 223, in Ius canonicum, 

53 (2013), pp. 517-546.  
80 Per quanto il dato quantitativo non sia troppo rilevante, a prescindere dalla norma di 

chiusura (can. 223), a fronte dei 14 diritti si prevedono 9 obblighi (duplicando il disposto 

del can. 222, § 2, e considerando l’impostazione ambivalente dei cann. 211 e 212, § 3). 
81 Facendo eccezione per il can. 223, cfr. riferimenti alla nt. 79, C.J. ERRÁZURIZ M., 

Corso fondamentale sul diritto nella Chiesa. I. Introduzione. I soggetti ecclesiali di diritto, Giuffrè, 

Milano, 2009, p. 210; D. LE TOURNEAU, Droits et devoirs fondamentaux des fidèles et des laïcs 

dans l’Église, Wilson & Lafleur, Montreal, 2011, p. 245; G. FELICIANI, Il popolo di Dio, cit., 

p. 25. 



 

144 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025               ISSN 1971- 8543 

riserve circa le cautele e i condizionamenti nella formulazione degli iura 

fundamentalia, la funzione di soglia o limite è abbastanza comprensibile e 

giustificabile. I concetti di comunione, santità, apostolato, data l’ampiezza 

dell’accezione, avrebbero richiesto magari un maggior chiarimento 

definitorio82. Le carenze più sentite riguardano semmai le omissioni o 

carenze delle situazioni attive. L’impressione di concepire la communio 

fidelium come un coetus serviens et oboediens (com’era nella visione societaria 

per stati) non è stata del tutto cancellata. Al di là di altri riconoscimenti, una 

sottolineatura più marcata dell’autonomia costitutiva del fedele, del buon 

governo e l’effettività della tutela (legale e giudiziaria) avrebbe evitato la 

sensazione di una percezione riduttiva e limitativa della dignitas et libertas 

christiana. 

 

 

 

 

4.2 - Gli ambiti di riscontro degli obblighi fondamentali 

 

L’impostazione codiciale ha cercato di declinare, più o meno 

esaurientemente, l’obbligatorietà fondamentale. In un approccio più 

sensibile al paradigma costituzionale83, ci sembra però più interessante e 

stimolante proporre un modello che parta piuttosto dai beni propri della 

comunione ecclesiale84. L’istanza di un diritto per principi o per valori tra 

l’altro sembra più in linea con l’impostazione costituzionalistica 

contemporanea85. La diversa prospettiva di concettualizzazione aiuta a 

capire che i doveri canonici non derivano tanto dalla socialità 

dell’aggregazione dei fedeli o dall’assetto gerarchico quanto dall’esigenza e 

 

82 L’innovatività dello statuto rendeva irrealistica una matura comprensioni delle 

nozioni emerse dall’assise conciliare. 
83 Cfr. J. CASTRO TRAPOTE, Del paradigma codicial al paradigma constitucional, in Ius 

Canonicum, 62 (2022), pp. 665-723. 
84 Cfr. C.J. ERRÁZURIZ M., Corso fondamentale sul diritto nella Chiesa, I, cit., pp. 212-228; 

ID., Presentazione sistematica dei diritti e dei doveri fondamentali del fedele secondo i beni giuridici 

ecclesiali, in Ius et iura. Escritos de derecho eclesiástico y de derecho canónico en honor del profesor 

Juan Fornés, M. BLANCO, B. CASTILLO, J. A. FUENTES, M. SÁNCHEZ-LASHERAS eds., Comares, 

Granada, 2010, pp. 393-405. 
85 Cfr. F. PIZZETTI, L’ordinamento costituzionale per valori, in Diritto “per valori” e 

ordinamento costituzionale della Chiesa. Giornate canonistiche di studio, Venezia 6-7 giugno 1994, 

a cura di R. BERTOLINO, S. GHERRO, G. LO CASTRO, Giappichelli, Torino, 1996, pp. 19-64; R. 

MAZZOLA, Il diritto vivente nell’ordinamento giuridico della Chiesa, ibidem, pp. 310-361. 



 

145 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025               ISSN 1971- 8543 

autenticità dei beni della comunione. L’obbligo principale consiste nella 

conformazione esistenziale alla lex gratiae et caritatis. In merito Benedetto 

XVI ha aperto il classico binomio Parola-sacramenti anche al servizio della 

carità86, giungendo così a una presentazione più completa e penetrante. In 

linea con quanto già suggerito87, ci atteniamo pertanto alla scansione fede, 

culto e carità, dando spazio anche all’impegno nell’edificazione ad intra 

della Chiesa (l’ambito socio-partecipativo). 

Il primo ambito è costituito dal nucleo sacramentale e, più 

specificamente eucaristico, dell’organismo salvifico. La liturgia è infatti il 

massimo bene della comunione e la fonte dell’economia della grazia88. 

Fermo restando la rilevante libertà della vita di pietà del fedele, l’onere di 

conformazione e rispetto riguarda tutto lo spettro della celebrazione del 

mistero pasquale (prima, durante e dopo). Il diritto alla generosa ricezione 

dei mezzi sacramentali implica la disposizione e la preparazione personale89. La 

coscienza del fructum salutis richiede la cura dell’idoneità (soggettiva e 

oggettiva90) e della formazione necessaria. La preoccupazione per la 

correttezza dell’accesso alla vita della grazia (sancta sancte tractanda sunt) 

riguarda il singolo e l’intera collettività. L’iniziazione cristiana comporta 

poi la doverosità della partecipazione al culto e l’osservanza rituale91. 

L’incongruenza, attualmente tanto diffusa, del “cristiano non praticante” 

svela la contraddizione esistenziale della persona e i limiti catechetici 

dell’adesione battesimale. All’intervento cultuale si associa pure il rispetto 

delle prescrizioni iscritte nella logica dell’azione sacra (la partecipazione 

consapevole, attiva e fruttuosa è il riscontro dell’interiorizzazione e 

maturazione solidale del fedele)92. La considerazione del patrimonio celeste 

 

86 “L’intima natura della Chiesa si esprime in un triplice compito: annuncio della Parola 

di Dio [kerygma-martyria], celebrazione dei Sacramenti [leiturgia], servizio della carità 

[diakonia]. Sono compiti che si presuppongono a vicenda e non possono essere separati 

l’uno dall’altro” (BENEDETTO XVI, Lett. enc. Deus caritas est, cit., n. 25; cfr. anche C.J. 

ERRÁZURIZ M., Il diritto e la giustizia nella Chiesa, cit., pp. 184-201. 
87 Cfr. M. DEL POZZO, I doveri fondamentali del fedele, cit., pp. 236-251. 
88 Cfr. SC, n. 10. 
89 È significativa la struttura del can. 843 che alla determinazione del diritto (§ 1), fa 

seguire l’onere della preparazione (§ 2). 
90 Cfr. C.J. ERRÁZURIZ M., Corso fondamentale sul diritto nella Chiesa. II, cit., pp. 174 (“a) 

È possibile amministrare i sacramenti ai fedeli cattolici che vivono in modo stabile in una situazione 

oggettivamente e gravemente ingiusta?”). 
91 La prima doverosità concerne il completamento dell’iniziazione cristiana. La ricezione 

della Confermazione non può ritenersi un obbligo meramente morale. 
92 Cfr. SC, n. 59. 



 

146 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025               ISSN 1971- 8543 

si esplicita pure nella venerazione e ossequio nei confronti del sacro (in 

modo speciale dell’Eucaristia). La diligenza e l’attenzione si protraggono 

nella premura e nella custodia di tutto quanto riguarda la liturgia. 

L’adorazione, per non scadere nel pietismo o nel ritualismo, si collega 

strettamente al servizio caritativo. La fratellanza implica l’effettivo 

desiderio di condivisione e il riconoscimento della destinazione universale 

dei beni sia spirituali che materiali nel popolo di Dio. La pienezza e gratuità 

della vicinanza e del calore umano estende la prospettiva a tutta l’umanità. 

La “coerenza eucaristica” non a caso esprime il riscontro della fedeltà al 

principio dell’incarnazione93. 

Il deposito della rivelazione impegna alla ricezione, la 

conservazione, approfondimento e diffusione personale e istituzionale 

della parola di Dio94. L’ambito educativo-formativo descrive perciò il contegno 

richiesto nei confronti dell’insegnamento della Chiesa. Anche in questo caso 

emerge in primis l’onere conoscitivo e istruttivo diretto del fedele. La 

preparazione dottrinale e intellettuale non prescinde tra l’altro dal profilo 

liturgico, spirituale, morale e umano95. La fedeltà al magistero è il vincolo più 

chiaro ed esplicito che guida l’azione personale e comunitaria96. Ogni 

consapevole misconoscimento, alterazione o omissione del credo mina la 

base più intima dell’aggregazione97. Il Verbo fornisce il principio stesso 

della vita cristiana98. La responsabilità educativa, catechetica e apostolica si 

concreta nell’obbligo di fornire tutti gli ausili necessari e opportuni. 

L’annuncio e la testimonianza, come riferito, non sono una semplice 

aggiunta o virtualità ma un’esigenza di conformità esistenziale. Il bene 

dell’apostolato è uno stringente dovere ad alios99. Se si volesse sintetizzare 

in termini biblici l’esigenza concernente la sfera della Parola si potrebbe 

forse ricorrere all’“obbedienza della fede”. 

 

93 Cfr. BENEDETTO XVI, Es. ap. Sacramentum caritatis (sull’Eucaristia fonte e culmine 

della vita e della missione della Chiesa), 22 febbraio 2007, n. 83. 
94 Cfr. C.J. ERRÁZURIZ M., La parola di Dio quale bene giuridico ecclesiale. Il munus docendi 

della Chiesa, EDUSC, Roma, 2012, pp. 27-45. 
95 La formazione cristiana è sempre unitaria e integrale. 
96 Cfr. can. 218 (“[…] conservando il dovuto ossequio nei confronti del magistero della 

Chiesa”). 
97 L’organismo sacramentale incide sul livello più profondo della comunione, l’apparato 

dottrinale però è più generale e coinvolgente. 
98 “Io sono la via, la verità e la vita; nessuno viene al Padre se non per mezzo di me” (Gv 

14,6). 
99 Cfr. formulazione del can. 211, per quanto il dovere normalmente non sia 

direttamente esigibile. 



 

147 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025               ISSN 1971- 8543 

La prioritaria attenzione ai beni della comunione non nega certo la 

necessità e lo svolgimento della socialità e della particolare conformazione 

istituzionale del popolo di Dio100. A livello individuale e comunitario la 

communio fraterna implica il rispetto interpersonale. Il riconoscimento e la 

promozione dell’infinita dignità di ogni essere umano deve trovare un 

riscontro esemplare e rappresentativo nella vita della comunità101. Nel 

piano istituzionale, fermo restando l’assetto gerarchico (la riserva di alcune 

funzioni pubbliche all’ordo), la condizione attiva impegna il fedele alla 

partecipazione e collaborazione nel servizio ministeriale. Il coinvolgimento, 

l’interesse, la petizione, l’opinione pubblica, il consiglio, ecc. nell’attività 

pastorale non dipendono dalla propensione o inclinazione del singolo ma 

dalla maturità e pienezza della fede. Al di là del contributo economico e 

personale, il sostegno dovuto si concreta soprattutto nell’osservanza e 

nell’obbedienza alle prescrizioni e all’ordine costituito. L’autorità e la 

disciplina costituiscono un valore apprezzativo e non solo identitario. La 

deferenza e l’ossequio verso i pastori si collega intimamente alla percezione 

della vicarietà cristologica. Anche l’acquisizione della condicio subiectionis 

dunque, non implica mera passività e subalternità, ma la comprensione 

profonda della logica gerarchica102. La solidarietà canonica in quest’ambito 

si può rapportare alla “corresponsabilità dinamica”. 

 

 

5 - Il principio della massima distribuzione dei beni salvifici 

 

Giunti al termine di questa breve carrellata della doverosità canonica, si può 

concludere che la Chiesa sarebbe inconcepibile senza responsabilità solidale 

e vincoli istituzionali. La solidarietà e il dovere non sono pertanto estrinseci 

o funzionali all’organismo salvifico ma costitutivi, intrinseci ed essenziali. 

Al centro del sistema giuridico ecclesiale non può che collocarsi lo statuto 
 

100 Cfr. C.J. ERRÁZURIZ M., Sul rapporto del governo nella Chiesa con i beni giuridici della 

parola di Dio e della liturgia, specie dei sacramenti, in Studi sul diritto del governo e 

dell’organizzazione ecclesiastica in onore di Mons. Juan Ignacio Arrieta, a cura di J. MIÑAMBRES, 

B.N. EJEH, F. PUIG, I, Marcianum Press, Venezia, 2021, pp. 129-143. 
101 Cfr. DICASTERO PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Dich. Dignitas infinita (circa la dignità 

umana), 2 aprile 2024; J. CASTRO-TRAPOTE, Relevancia de la dignidad humana en el derecho 

canónico. A propósito de la Declaración «Dignitas Infinita» (2-IV-2024), in Ius Canonicum, 64 

(2024), pp. 743-779. 
102 Cfr. O. FUMAGALLI CARULLI, Il governo universale della Chiesa, cit., p. 117. Il 

mandato del Signore è abbastanza esplicito: “Se uno vuol essere il primo, sia l’ultimo di 

tutti e il servitore di tutti” (Mc 9,35). 



 

148 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025               ISSN 1971- 8543 

del fedele, i diritti e i doveri del cristiano103. A prescindere da possibili 

estensioni e approfondimenti dell’obbligatorietà fondamentale e di un 

consistente miglioramento della cornice ordinamentale di tipo 

costituzionale104, si tratta soprattutto di diffondere e sviluppare la pratica e 

l’operatività delle illuminazioni conciliari e delle formulazioni codiciali. Il 

nucleo della “rivoluzione ecclesiologica” del Vaticano II (la riscoperta della 

dignità battesimale) sta nel riconoscimento dell’autonomia e della 

responsabilità costitutiva dei fedeli. La pesante eredità del duo genera 

christianorum grazianeo e della societas intrinsece disaequalis giuspubblicistica 

ha condizionato il cammino storico del popolo di Dio105. La concezione 

clericale, gerarchica e istituzionale continua a oscurare la più nitida 

percezione del mistero cristiano. Il “nuovo protagonismo” del popolo di 

Dio106 appare più virtuale che reale. Il passaggio dal paradigma codiciale al 

paradigma costituzionale supporrebbe la prevalenza di una concezione 

personalistica e comunitaria di stampo costituzionale rispetto alla 

concezione gerarchica e autoritaristica di stampo istituzionale107. Il percorso 

del costituzionalismo appare ancora lungo e laborioso nella scienza 

canonica. 

La peculiarità e specificità della giuridicità canonica comunque non 

è tanto formale (una forma di governo autonoma e originale) quanto 

 

103 Cfr. M. DEL POZZO, Lo statuto del fedele cardine del sistema ecclesiale, in Ius Ecclesiae, 

31 (2019), pp. 589-610. 
104 “Considerato ciò, l’attuale loro collocazione all’interno del CIC, per le motivazioni 

addotte in precedenza, è da ritenersi inadeguata ed inefficace, sia in riferimento alla loro 

natura e al loro valore, sia per i fini che essa si propone: è, in fondo, come aver montato ed 

esposto un quadro di Caravaggio in una cornice a giorno [...]” (P. LA TERRA, Doveri-diritti 

fondamentali dei fedeli e Lex Ecclesiae fundamentalis. La formalizzazione dei doveri-diritti 

fondamentali dei fedeli nei progetti di LEF fino al Codice di diritto canonico del 1983, CI.DI.BI., 

Ragusa, 1995, p. 97). 
105 Cfr. J. FORNÉS, Notas sobre el «Duo genera christinorum» del Decreto de Graciano, in Ius 

Canonicum, 30 (1990), pp. 607-632; ID., La noción de status en el derecho canónico, EUNSA, 

Pamplona, 1975; G. MUCCI, La Chiesa come società giuridicamente perfetta, in Ius Ecclesiae, 29 

(2017), p. 416; ID., La dimensione giuridica della Chiesa nella manualistica preconciliare, in Il 

Concilio vent’anni dopo. Le nuove categorie dell’autocomprensione della Chiesa, a cura di M. 

SIMONE, Ed. Ave, Roma, 1984, pp. 13-40. 
106 “La codificazione post-conciliare realizza, rispetto alla precedente, “il cambiamento 

di identità del soggetto protagonista”, sostituendo al clero il fedele. Il mutamento è tanto 

radicale da investire tutto l’ordinamento canonico […]” (G. FELICIANI, Il popolo di Dio, 

cit., p. 9 [§ 1. Il nuovo protagonista]). 
107 Cfr. supra, nt. 83. 



 

149 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025               ISSN 1971- 8543 

sostanziale (beni e fini propri e, in buona parte, esclusivi108). Il principio 

giuridico fondamentale coincide con la massima distribuzione possibile dei beni 

salvifici109. La Chiesa è chiamata a elargire con generosità la fede, la grazia e 

la carità e quest’operazione riguarda anche la giustizia. Il massimalismo 

dell’aspirazione alla santità si coniuga però con il minimalismo 

obbligatorio110. La Chiesa non si presenta come la società dei perfetti e dei 

puri ma come la comunità solidale dei santi e dei peccatori111. L’umanità e 

la comprensione ecclesiale-materna inducono a non aggravare o 

appesantire la coscienza dei fedeli. Al di là della resistenza e del rifiuto 

culturali odierni nei confronti dell’istituzione, dell’autorità e 

dell’obbedienza112, il doverismo e l’imposizione hanno un’efficacia 

pastorale molto limitata. I principi si interiorizzano solo per via di 

convinzione e determinazione personale. La scarsa pratica religiosa peraltro 

è un indice preoccupante di carente fervore spirituale e poca sensibilità 

altruistica113. La solidarietà salvifica, più che mediante esortazioni o 

provvedimenti autoritativi, può incrementarsi soprattutto attraverso la 

formazione e la motivazione personale. In questa direzione, anche 

l’approfondimento di ciò che è giusto contribuisce alla concretezza, 

oggettività e relazionalità dell’espansione del bene. 
 

 

 

 

108 Nessun’altra confessione religiosa presenta una caratterizzazione così specifica del 

patrimonio salvifico. 
109 “I fedeli hanno il diritto di ricevere dai sacri Pastori gli aiuti derivanti dai beni 

spirituali della Chiesa, soprattutto dalla parola di Dio e dai sacramenti” (can. 213). 
110 «Nell’ordinamento canonico il “minimalismo obbligatorio”, corrispondente alla 

profonda umanità e liberalità dello ius, non snatura il “massimalismo orientativo e 

dispositivo” soprattutto nell’esercizio del comando e del controllo» (M. DEL POZZO, La 

disciplina del clero, cit., p. 228. 
111 “[…] la Chiesa, che comprende nel suo seno peccatori ed è perciò santa e insieme 

sempre bisognosa di purificazione, avanza continuamente per il cammino della penitenza 

e del rinnovamento” (LG, n. 8). 
112 Cfr. Á. GRANADOS, La casa costruita sulla sabbia. Manuale di Teologia Pastorale, 

EDUSC, Roma, 2022, pp. 248-251. 
113 Cfr. M. DEL POZZO, I precetti generali della Chiesa. Significato giuridico e valore 

pastorale, Giuffrè, Milano, 2018, pp. 16-20. 



 

150 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 11 del 2025               ISSN 1971- 8543 

 

 

 

 

 

 

 


