
 

___________________________ 

* Contributo sottoposto a valutazione dei pari - Peer-reviewed paper. 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/30065 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 12 del 2025            ISSN 1971- 8543 

Vittorio F. Parlato 

(già ordinario di Diritto ecclesiastico e canonico nell’Università degli Studi di 

Urbino “Carlo Bo”, Dipartimento di Scienze giuridiche) 

 

 

Titoli storici del Romano Pontefice 

e la sua giurisdizione universale nelle nomine episcopali * 
 

Historical Titles of the Roman Pope  

and his Universal Jurisdiction in Episcopal Appointments * 

 

 
ABSTRACT: Se la potestà pontificia nei confronti della Chiesa latina può essere 

collegata alla giurisdizione ultra-metropolitana del vescovo di Roma come 

patriarca d’Occidente nel primo millennio nonché alla primazia nei riguardi 

della Chiesa italiana nello stesso periodo, la sollicitudo pontificia nei confronti 

delle Chiese cattoliche orientali realizza l’esercizio delle potestà piena ordinaria 

e immediata del Romano Pontefice, una sollicitudo che si concretizza in una 

pluralità di tipologie a tutela e salvaguardia delle loro tradizioni e specificità 

ecclesiali. 

 
ABSTRACT: If papal authority over the Latin Church can be linked to the ultra-

metropolitan jurisdiction of the Bishop of Rome as Patriarch of the West in the 

first millennium, as well as to his primacy over the Italian Church during the 

same period, the pontifical solicitude towards the Eastern Catholic Churches 

realises the exercise of the full ordinary and immediate power of the Roman 

Pontiff, a solicitude that takes concrete form in a variety of ways to protect and 

safeguard their traditions and ecclesial specificities. 

 

 
SOMMARIO: 1. Premessa - 2. La potestà ultra metropolitana e primaziale del 

vescovo di Roma - 3. Il rito e il vinculum communionis - 4. La giurisdizione 

universale del Sommo Pontefice e la sollicitudo nei confronti delle Chiese 

orientali cattoliche. Le diverse tipologie - 5. Per una sintesi. 

 

 

1 - Premessa 

 



 

69 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 12 del 2025            ISSN 1971- 8543 

Nell’Annuario Pontificio 2024 è di nuovo citato tra i titoli ‘storici’ quello 

di Patriarca d’Occidente, la soppressione del titolo nell’Annuario del 

2006 era stara motivo di critica sia da parte cattolica1 che da parte 

ortodossa2. Il ripristino merita qualche osservazione. 

Titoli pontifici sono, tra gli altri, quelli di Sommo Pontefice della 

Chiesa Universale e di Patriarca d'Occidente. Il Papa è dunque Sommo 

Pontefice della Chiesa cattolica, ossia detiene "la potestà piena e suprema" 

di guida pastorale della Chiesa, potere che si fonda nella Scrittura e nella 

Sacra Tradizione, trattasi di una potestà ordinaria (non delegata) inerente 

alla carica e immediata, cioè una potestà esercitabile senza 

autorizzazione di alcuno3. Il Papa, tra i suoi titoli ‘storici’ ha anche quello 

di Patriarca d’Occidente; è un titolo classificato come ‘storico’, ma esso 

esprime un ruolo che ancor oggi il Papa svolge nella guida della Chiesa 

latina, quella Chiesa regolata dal Codex iuris canonici.  

 

 

2 - La potestà ultra-metropolitana e primaziale del vescovo di Roma 

 

Lo scritto descrive l’esercizio della potestà del Romano Pontefice nella 

chiesa latina e nelle chiese orientali cattoliche in merito alla nomine 

episcopali nelle diverse tipologie ecclesiali. 

Si può ritenere che il titolo ‘storico’ di Patriarca d’Occidente 

rifletta la giurisdizione ultra-metropolitana nella Chiesa latina, quella 

 

1 Cfr. V. PARLATO, Il vescovo di Roma, patriarca d’occidente, Alcune riflessioni, in O 

Odigos, Rivista del Centro ecumenico “P. Salvatore Manna”, Bari, 4/2006, e in Studi in 

onore di Giovanni Barberini, Giappichelli, Torino, 2009, pp. 400-418. 
2 Ci sono state delle osservazioni negative di parte ortodossa, sia della Chiesa Greca 

del 17 Marzo 2006 e poi dallo stesso Santo Sinodo del Patriarcato Ecumenico dell’8 

giugno 2006; la non menzione del titolo di Patriarca d’Occidente e quindi di un limite 

territoriale, viene temuta a Costantinopoli come possibile giustificazione di una 

giurisdizione, anche sull’Oriente, come si verificò dopo la IV Crociata. In cui tra l’altro 

si esprimono riserve sul il mantenimento per il Papa dei titoli di Vicario di Cristo e di 

Sommo Pontefice della Chiesa universale. Letter of Greek Orthodox Archbishop 

(www.ecclesia.gr), e Announcement Holy and Sacred Synod. Ecumenical Patriarchate 

(www.ec-patr.gr). 
3 H. LEGRAND, Le riforme di Francesco, in Il Regno, Attualità, 12/2014, p. 421, così 

ricorda le precisazioni di mons. Zinelli circa la potestà papale definita nel concilio 

Vaticano I. Cfr. anche N. ÁLVAREZ DE LAS ASTURIAS, Patriarca de Occidente: razones 

históricas para la renuncia a un título, in Revista española de Teología», 2006, pp. 431-463. 



 

70 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 12 del 2025            ISSN 1971- 8543 

Chiesa che, sotto la guida del vescovo di Roma, ha diffuso il 

cristianesimo nell’Impero Romano d’Occidente e poi in tutto l’orbe. 

Le norme costituzionali che regolavano la vita della Chiesa, e in 

specie l’organizzazione ecclesiastica del primo millennio, sono 

riscontrabili nel prescritto del can. 6 del Concilio di Nicea I, del 3254. Dalle 

fonti si rileva che il vescovo di Roma ha una giurisdizione, in quel 

periodo sub-apostolico, sulle dieci province civili della diocesi dell’Italia 

suburbicaria e quelle delle isole maggiori5, controllandone così la 

nomina, e conferendo loro la communio ecclesiastica. Diversamente il 

vescovo di Roma si limitava a riconoscere i vescovi di Arles in Gallia e 

con lettere di comunione li nominava suoi vicari per quelle zone. Questo 

è il territorio che costituisce il patriarcato del vescovo di Roma, chiamato 

Occidente, caratterizzato da un riferimento alla tradizione rituale, 

giuridica, culturale e linguistica latina. Ed è questa la giurisdizione ultra-

metropolitana che ancora esercita il vescovo di Roma sulla Chiesa latina 

oggi estesa in tutto il pianeta a opera dell’azione missionaria; è questa la 

Chiesa retta dalle norme del Codex iuris canonici (can. 331), norme 

riconducibili alla "potestà piena e suprema" di guida pastorale della 

Chiesa6. Si può quindi affermare che il Papa, come Patriarca d’Occidente, 
 

4 Cfr. C. VOGEL, Unité de l’Église et pluralité des formes historiques d’organisation 

ecclésiastique du III au V siècle, in L’Épiscopat et l’Église universelle, sous la direction de Y. 

CONGAR et de B.-D. DUPUIS, Du Cerf, Paris, 1962, pp. 629, 630 e 632. Cfr. anche V. 

PARLATO, Il vicariato di Tessalonica (IV - VII sec.), in Studi in memoria di Pietro Gismondi, 

vol. II, 2, Giuffrè, Milano, 1991, p. 97 ss. L’invasione degli slavi nelle penisola balcanica 

e l’espansionismo bizantino determinarono la fine del vicariato. Gli stessi poteri ultra-

metropolitani saranno riconosciuti anche a Costantinopoli, in base al can.28 del concilio 

di Calcedonia e anche a Gerusalemme. Cfr. V. PARLATO, Postulati teologici, diversità di 

interpretazioni e di norme nella chiesa d’occidente ed in quella d’oriente, nel corso dei secoli in 

Stato, Chiese e pluralismo confessionale, Rivista telematica 

(https://riviste.unimi.it/index.php/statoe chiese), n. 27 del 2015, n. 4. 
5 Tuscia-Umbria, Campania, Lucania-Bruttium, Apulia-Calabria, Sannio, Piceno, 

Valeria, Sicilia, Sardegna e Corsica: cfr. C. VOGEL, Unité de l’Église, cit., p. 629. 
6 Lì si dice: “Antiqua consuetudo servetur per Aegyptum, Lybiam et Pentapolim ita 

ut Alexandrinus episcopus horum omnium habeat potestatem, quia et urbis Romae 

episcopo parilis mos est. Similiter autem et apud Antiochiam ceterasque provincias sua 

privilegia serventur ecclesiis”. I Padri a Nicea prendono atto, quindi, che alcune Chiese 

avevano goduto sin dall’età sub-apostolica di un prestigio particolare, sia a causa della 

loro origine apostolica, sia a causa della fama e santità di uno dei loro vescovi, sia per 

l’importanza civile della città. 

I vescovi di Roma, di Alessandria e di Antiochia si vedono riconfermato un potere 

eccezionale non su una provincia come ogni metropolita, bensì su più province e su più 

metropoliti. Se ci atteniamo ai dati reali la Curia Romana è preposta al governo della 



 

71 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 12 del 2025            ISSN 1971- 8543 

ha la missione di difendere non solo la fede cattolica, ma la civiltà che da 

questa fede è nata e si è imposta nel mondo nel corso dei secoli. 

Proprio dai dati storici citati emergono i presupposti per un altro 

titolo e ruolo ‘storico’ del vescovo di Roma, quello di Primate d’Italia, 

ancor oggi attuale e fonte di diritti e prerogative. 

L’art. 26 del Trattato Lateranense dispone che: 
 

«La Santa Sede ritiene che con gli accordi, i quali sono oggi 

sottoscritti, Le viene assicurato adeguatamente quanto Le occorre 

per provvedere con la dovuta libertà ed indipendenza al governo 

pastorale della Diocesi di Roma e della Chiesa Cattolica in Italia e 

nel mondo […]». 
 

Lo stesso articolo indica, quindi, una triplice azione pastorale del 

Romano Pontefice: nella diocesi di Roma, di cui è vescovo, in Italia in 

virtù della primazia, e nel resto del mondo. Quali siano oggi i poteri 

riferibili a questa primazia non è facile identificarli, l’art. 4, § 2, dello 

Statuto della Conferenza Episcopale Italiana ricorda “il particolare 

legame che unisce la Chiesa in Italia al Papa, Vescovo di Roma e Primate 

d’Italia […]” questo fa sì che egli abbia il diritto di nominare il Presidente7 

e il Segretario generale8 della Conferenza Episcopale stessa, riconosciuta 

come persona giuridica ex lege (art. 13, legge n. 222 del 1985)9. 

 

 

3 - Il rito e il vinculum communionis 

 

Le Chiese orientali sono caratterizzate da specifici riti o tradizioni 

ecclesiali. 

 

Chiesa universale, le competenze riservate alle Congregazioni per le Chiese Orientali e 

per l’Evangelizzazione dei Popoli sono competenze sottratte ad altre Congregazioni e 

previste per le particolarità dell’azione pastorale. 
7 Art. 26, Nomina del Presidente: “§ 1. In considerazione dei particolari vincoli 

dell’Episcopato d’Italia con il Papa, Vescovo di Roma, la nomina del Presidente della 

Conferenza è riservata al Sommo Pontefice, su proposta dell’Assemblea Generale che 

elegge, a maggioranza assoluta, una terna di Vescovi diocesani”.  
8 Art. 30, Nomina del Segretario Generale: “§ 1. Il Vescovo Segretario Generale è 

nominato dal Sommo Pontefice su proposta della Presidenza, sentito il Consiglio 

Episcopale Permanente”.  
9 Cfr. V. PARLATO, Il vescovo di Roma, Primate d’Italia, in Cultura giuridica e diritto 

vivente, Rivista on line, vol. 7, 2020. 



 

72 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 12 del 2025            ISSN 1971- 8543 

Secondo la definizione del Codice dei canoni delle Chiese 

orientali: “Il rito è il patrimonio liturgico, teologico, spirituale e 

disciplinare, distinto per cultura e circostanze storiche di popoli, che si 

esprime in un modo di vivere la fede che è proprio di ciascuna Chiesa sui 

iuris”10. 

La Santa Sede tutela questi riti/tradizioni e ne richiama 

all’osservanza le singole Chiese anche come garanzia alle Chiese 

ortodosse che decidessero di ripristinare la comunione con Roma11.  

I riti orientali sono cinque: il bizantino, il copto, il siriaco 

occidentale, il siriaco orientale o caldeo, l’armeno; essi rispecchiano 

rispettivamente la tradizione greca, quella egiziana, quella antiochena, 

quella mesopotamica e quella di un popolo, l’armeno, ai confini 

dell’Impero Romano d’Oriente. 

Va detto, poi, che le Chiese asiatiche e africane, più di quelle di 

tradizione bizantina, rappresentano la tradizione, la cultura, la specificità 

di quelle popolazioni sicché l'elemento etnico si unisce a quello religioso, 

e la Chiesa rituale costituisce l'elemento di identità, di identificazione 

nazionale anche di gruppi di minoranza ricompresi in entità statali più 

vaste, o anche divise in più comunità politiche, che spesso hanno l'islam 

come religione di Stato.  

L’identità di fede, di culto e di disciplina sono gli elementi 

fondanti della comunione ecclesiastica. Identità negli elementi 

sostanziali che ammette lievi difformità. Cosi le chiese orientali cattoliche 

recitano il Credo, il simbolo di fede niceno-costantiniano, nella formula 

originaria, senza l’aggiunta del Filioque12, per l’eucarestia si usa un pane 

 

10 Can. 28 del Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium (CCEO). 
11 Il documento emesso dalla VII sessione della Commissione mista per il dialogo 

teologico tra Chiesa cattolica e Chiesa Ortodossa tenutasi dal 17 al 24 giugno 1993 a 

Balamand (Libano) ben si rende interprete di una rinnovata volontà di dialogo e di 

reciproca comprensione. Mentre si riafferma che il metodo del cosiddetto uniatismo 

non è quello della ricerca dell'unità tra i Christifideles, si prende atto che le Chiese 

orientali cattoliche, uniate, hanno il diritto di esistere e di agire con strutture adeguate 

all'attività pastorale nei confronti dei fedeli, in spirito di collaborazione e di fiducia tra 

le Chiese che si riconoscono reciprocamente come Chiese sorelle Cfr. V. PARLATO, Le 

Chiese d'Oriente tra storia e diritto, Saggi, Giappichelli, Torino, 2003, p. 60.; cfr. anche S. 

PARENTI, La missione delle Chiese orientali cattoliche, in Oriente cristiano, cit., 4/2022, pp. 

38-48. 
12 In merito alla teologia cfr. D. SALACHAS, Le chiese orientali cattoliche. Un 

problema ancora aperto nel dialogo con teologico con le chiese orientali ortodosse, in Oriente 

cristiano, cit., 2/2024, p. 48 ss. 



 

73 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 12 del 2025            ISSN 1971- 8543 

lievitato13, maggiori difformità si hanno in materia disciplinare e su 

questo si sviluppa la ricerca14. 

Le Chiese orientali sui iuris15 rappresentano realtà ecclesiali legate 

a una specifica tradizione etnico culturale e a vicende storiche loro 

proprie mantenute tali nei secoli.  

Caratteristica della realtà giuridica di queste Chiese è la 

personalità e territorialità della legge16; il patriarca, l'arcivescovo 

maggiore, il metropolita, il prelato, esercitano la giurisdizione su tutti e 

solo i fedeli di quella Chiesa che abbiano domicilio nel territorio canonico 

loro proprio17. 

 

 

4 - La giurisdizione universale del Sommo Pontefice e la sollicitudo nei 

confronti delle Chiese orientali cattoliche. Le diverse tipologie 

 

Con l’emanazione del Codex Canonum Ecclesiarum orientalium (CCEO) del 

199018, la Santa Sede ha intensificato il suo interesse per le Chiese orientali 

cattoliche inserendole nelle tipologie previste dalla normativa, così ha 

trasformato le Chiese metropolitane in Chiese arcivescovili maggiori, ha 

creato nuove Chiese metropolitane, con almeno tre eparchie, così da 

 

13 Cfr. S. PARENTI, Il pane nella tradizione liturgica bizantina, in Oriente cristiano, cit., 

3/2023, pp. 40-52. 
14 F. CUCINOTTA, Sacerdozio, matrimonio e celibato nella Chiesa cattolica orientale, 

in Oriente cristiano, cit., 1/2020, p. 58 ss. Attualmente, il Filioque fa parte del Credo 

recitato nelle liturgie della Chiesa latina dovunque non si adopera la lingua greca. Nelle 

Chiese cattoliche orientali generalmente non viene incluso. La Santa Sede incoraggia 

quelle che avevano introdotto il Filioque a “ritornare alle proprie radici”, che non 

significa negare la dottrina di cui il Filioque è espressione. 
15 Cfr. I. ŽUŽEK, Le “Ecclesiae sui iuris” nella revisione del diritto canonico, in R. 

LATOURELLE (a cura di), Vaticano II. Bilancio e prospettive venticinque anni dopo (1962-

1987), vol. 2, Cittadella, Assisi, 1987. Per uno sguardo d’insieme cfr. 

CONGREGAZIONE PER LE CHIESE ORIENTALI, Oriente cattolico, G. RIGOTTI (a cura di), 

vol. 3, Valore Italiano, Roma, 2017. 
16 V. PARLATO, Le Chiese d'Oriente, cit., p. 33. 
17 Si pensi al caso della Siria, del Libano nei cui troviamo tre patriarcati cattolici: 

quello greco-melkita, quello siro e quello siro-maronita.  
18 Cfr. V. PARLATO, Cattolicesimo e ortodossia alla prova, Interpretazioni dottrinali e 

strutture ecclesiali a confronto nella realtà sociale odierna, Saggi, Rubbettino, Soveria 

Mannelli, 2010, pp.59-83; G. MORI, D. SALACHAS, Ordinamenti giuridici delle Chiese 

cattoliche orientali, il Mulino, Bologna, 2000; A. ELLI, Breve storia delle Chiese cattoliche 

orientali, Terra Santa, Milano, 2017. 



 

74 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 12 del 2025            ISSN 1971- 8543 

garantire una maggiore autonomia e autogoverno; altre Chiese sui iuris, 

più piccole, sono rette da vescovi o vicari nominati dalla Santa Sede. 

Il Decreto del concilio Vaticano II Orientaliun Ecclesiarum, n. 9, 

stabilisce che sono riconosciuti e confermati i diritti e i privilegi dei 

patriarchi affermando che “i patriarchi e i loro sinodi costituiscono le 

supreme istanze di quelle Chiese” ed esprime la volontà di ripristinarli 

“secondo le antiche tradizioni di ogni Chiesa e secondo i decreti dei 

concili ecumenici, adattati alle odierne esigenze”19. 

La nuova codificazione orientale con la distinzione tra chiese 

patriarcali, chiese arcivescovili maggiori, chiese metropolitane e altre 

chiese sui iuris ha riconosciuto un largo autogoverno alle chiese 

patriarcali, mentre prevede un intervento progressivamente più 

accentuato sulle altre tre tipologie di chiese, specie per la nomina dei 

prelati. 

Queste Chiese sui iuris, nella loro quadruplice tipologia, 

patriarcati, arcivescovati maggiori, metropoli, altre Chiese sui iuris, sono, 

in linea di principio, Chiese immediatamente soggette alla Santa Sede 

con proprio status che le differenzia dalle altre Chiese di rito latino 

immediatamente soggette20. Esse hanno un grado di autonomia diverso21, 

più ampio nei patriarcati, minore nelle altre tipologie, minimo nelle altre 

Chiese sui iuris, che sono piccole comunità di fedeli “rette da un vescovo 

o da un esarca che agisce come delegato della Santa Sede per tutte le 

competenze previste per il titolare della chiesa metropolitana sui iuris”22. 

Esse sono tenute a osservare il diritto comune prescritto dal Codex 

Canonum Ecclesiarum Orientalium23, oltre al diritto particolare24 stabilito 

per ognuna di esse dal Romano Pontefice, che è custode e garante della 

fedeltà di dette Chiese al proprio patrimonio ecclesiastico. 

 

19 È sicuramente un’affermazione significativa in merito all’esercizio delle 

prerogative pontificie e alla salvaguardia del coinvolgimento delle realtà ecclesiali 

locali.  
20 G. MORI, D. SALACHAS, Ordinamenti giuridici, cit., p. 71.ss. 
21 I canoni 55-176 CCEO indicano i modi di autogoverno delle quattro tipologie, un 

autogoverno più o meno condizionato dalla normativa generale prevista dal codice. Per 

G. GRIGORIŢĂ, Il concetto di Ecclesia sui iuris, Un’indagine storica, giuridica e canonica, 

Città nuova, Roma 2007, p. 81-83, non esiste un’autonomia delle Chiese orientali 

cattoliche, ma soltanto di un “rapporto di diretta dipendenza” di questi Chiese dal 

Romano Pontefice, attraverso uno strumento intermediario, cioè la Curia Romana. 
22 G. MORI, D. SALACHAS, Ordinamenti giuridici cit., p. 88. 
23 Cfr. can. 1, CCEO. 
24 Cfr. can. 1493, § 2, CCEO. 



 

75 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 12 del 2025            ISSN 1971- 8543 

In queste Chiese il Romano Pontefice concede al patriarca, eletto 

dal Sinodo di tutti i vescovi di quella Chiesa25, la comunione ecclesiastica 

richiestagli; la nomina si è già perfezionata con l’elezione e accettazione; 

con la concessione della comunione il Papa attesta l’esistenza del vinculum 

communionis (vinculum fidei, cultus et disciplinae) del nuovo patriarca, e di 

conseguenza, della sua Chiesa con la Chiesa di Roma che presiede la 

Comunione gerarchica cattolica26. 

I sei patriarcati. 

La loro istituzione è avvenuta per distacco da una Chiesa orientale 

non in comunione con Roma, salvo il caso della Chiesa siro-maronita e 

del relativo patriarcato, che mantennero sempre la comunione 

ecclesiastica con la Santa Sede27. 

* Patriarcato di Alessandria dei Copti. La comunità copta presente 

in Egitto origina dalla comunità cristiana di Alessandria è una comunità 

di circa 190.000 fedeli con fedeli fuori dal territorio canonico egiziano28. 

I tre patriarcati di Antiochia corrispondono ai tre gruppi di fedeli 

che nei secoli si sono formati in quelle terre anche a seguito di scismi ed 

eresie. 

* Patriarcato di Antiochia dei Melchiti, con sede a Damasco, 

comprende una comunità di 1.570.000 fedeli29. 

 

25 D. SALACHAS, L’istituzione patriarcale e sinodale nelle Chiese orientali cattoliche, in 

Euntes docete, Urbaniana University Journal, Roma, XLIII/1990, p. 45 ss.  
26 Il can. 76 del CCEO dispone anche che “le lettere sinodali della compiuta 

elezione siano mandate anche ai Patriarchi delle altre Chiese orientali”; si vuol 

riprendere qui la prassi esistente nel primo millennio secondo la quale i patriarchi 

appena eletti inviavano le lettere di comunione ai colleghi. Cfr. V. PARLATO, 

L’ufficio patriarcale nelle chiese orientali dal IV al X secolo. Contributo allo studio della 

«comunio», ed. Dott. A. Milano, Padova, 1969, p. 48, anche allora la comunione con 

gli altri patriarchi non era elemento determinante per essere in comunione con la 

chiesa universale, dato il ruolo di custos fidei et unitatis riconosciuto al vescovo di 

Roma. Oggi la sola comunione con il Papa di Roma, capo della comunione cattolica 

(Lumen Gentium, Nota esplicativa previa, n. 2) determina l’appartenenza a quella stessa 

Comunione. 
27 Il can. 59 CCEO. 
28 L. LORUSSO, La Chiesa copto-cattolica in Oriente cristiano, cit., 1/2017, p. 16 s. 
29 Unito a quelli di Alessandria e di Gerusalemme: cfr. L. LORUSSO, La chiesa greco-

melkita, in O Odigos, cit., 3/2004. 



 

76 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 12 del 2025            ISSN 1971- 8543 

* Patriarcato di Antiochia dei Maroniti. espressione dell’antico rito 

antiocheno è una comunità di 3.500.000 fedeli, con fedeli in Libano e Siria 

ma anche nella diaspora30. 

* Patriarcato di Antiochia dei Siri. La sede patriarcale è a Beirut dal 

1920, con una popolazione di circa 195.000 fedeli31. 

Seguono atri due patriarcati costituiti in epoca recente: 

* Patriarcato di Cilicia degli Armeni. La sede è a Beirut, a partire 

dal 192832. 

* Patriarcato di Bagdad dei Caldei, la sede del patriarcato venne 

trasferita nel 1947 a Baghdad, con una comunità di 630.000 fedeli33.  

Di nuova istituzione sono le Chiese arcivescovili maggiori tali per 

l’importanza attribuita a quelle chiese che operano in territori europei a 

stretto contatto con le chiese ortodosse o in India con attività missionaria. 

Nelle Chiese Arcivescovili maggiori, il cui arcivescovo è eletto dal 

sinodo di tutti i vescovi di quella Chiesa e deve ottenere la conferma dal 

Romano Pontefice; si applica il tradizionale istituto canonistico 

dell’electio-confirmatio34, il che significa che la nomina non è perfezionata, 

l’eletto ha solo uno ius ad rem che la confirmatio trasformerà in ius in re. La 

confirmatio pontificia determina anche l’esistenza del vinculum 

communionis del nuovo arcivescovo maggiore, e di conseguenza della sua 

Chiesa con la Chiesa cattolica35. Tali sono:  

 

30 Cfr. L. LORUSSO, La Chiesa maronita, in, O’ Odigos, cit., 4/2001. Cfr. anche Oriente 

cattolico, Tomo I, Congregazione per le Chiese Orientali, Valore italiano, 2017, p. 211 

(www. gcatholic.org). 
31 L. LORUSSO, La Chiesa cattolica sira, in Oriente cristiano, cit., 2/2019, p. 79 s.  
32 Cfr. G. MUNARINI, La Chiesa Armena in dialogo con la Chiesa Cattolica, in Oriente 

Cristiano, cit., 3/1997, p. 24 s., con note bibliografiche. 
33 L. LORUSSO, La chiesa cattolica caldea, in Oriente cristiano, cit., 2/2018, p. 19. 
34 “Nuntia”, 19 (1984), p. 13. 
35 Il can. 153, § 2, prescrive: “Il sinodo dei Vescovi della Chiesa arcivescovile 

maggiore, dopo l’accettazione dell’eletto, deve informare il Romano Pontefice con 

lettera sinodale dell’avvenuta elezione canonica; lo stesso eletto poi deve postulare, 

con lettera scritta di suo pugno, dal Romano Pontefice la conferma della sua 

elezione”. §3: “Ottenuta la conferma l’eletto deve emettere davanti al sinodo dei 

Vescovi della Chiesa arcivescovile maggiore la professione di fede e la promessa di 

adempiere fedelmente il suo ufficio; quindi, si proceda alla sua proclamazione e 

intronizzazione”. Prima della conferma pontificia l’arcivescovo maggiore, in 

analogia a quanto previsto per i patriarchi, non può convocare il Sinodo dei vescovi 

della Chiesa arcivescovile maggiore né ordinare i Vescovi; i due limiti, anche in questo 

caso, sono relativi alla non ancora accertata comunione di fede, di culto e di 

disciplina cattolica. 



 

77 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 12 del 2025            ISSN 1971- 8543 

*Arcivescovato maggiore di Kyiv-Halyč degli Ucraini, quattro 

milioni e mezzo con fedeli prevalentemente originari dei territori un 

tempo polacchi36. 

*Arcivescovato maggiore di Făgăraş şi Alba Iulia dei Romeni, 

originari un tempo nella Transilvania ungherese37. 

*Arcivescovato maggiore di Ernakulam-Angamaly dei 

Malabaresi: nell’India meridionale, Kerala, rito siriaco orientale. 

*Arcivescovato maggiore di Trivandrum dei Malancares: 

nell’India meridionale, Kerala, rito siriaco occidentale38. 

A queste si aggiungono le Chiese metropolitane sui juris, 

recentemente istituite per garantire a quelle realtà ecclesiali un maggiore 

coinvolgi-mento della gerarchia. 

In queste chiese il metropolita è nominato dal Romano pontefice 

in una terna proposta dal Consiglio dei Gerarchi di quella chiesa, come 

avviene per ogni altro metropolita o vescovo di rito orientale fuori 

territorio. A norma del can. 156, § 1, il metropolita “ha l’obbligo di 

chiedere al Romano Pontefice il pallio che è segno della sua potestà 

metropolitana e della piena comunione della Chiesa metropolitana sui 

iuris con il Romano Pontefice”, e di conseguenza di tutta quella chiesa, 

con la Chiesa cattolica39. 

Le Chiese cattoliche metropolitane, composte di almeno tre 

eparchie, sono cinque, di cui due in Africa: 

*Metropoli di Addis Abeba rito copto-etiope, oggi consta di una 

eparchia metropolitana e tre eparchie suffraganee40, con 79.600 fedeli41. 

*Metropoli di Asmara rito copto-eritreo, eretta nel 2015, circa 

170.000 fedeli42. 

 

36 La Chiesa Ucraina fu eretta in arcivescovato di Leopoli il 23 dicembre 1963; cfr. L. 

LORUSSO, La chiesa Greco-Cattolica Ucraina, in O Odigos, cit., n. 4/2005 
37 Residente a Blaj (Transilvania), costituita de prelati e fedeli ortodossi desiderosi di 

tornare in comunione con Roma. 
38 L. LORUSSO, La Chiesa cattoliche siro malankarese, in Oriente cristiano, cit., 2/2020, 

p. 80 s. 
39 Al can. 156, § 2, CCEO si precisa che “Prima dell’imposizione del pallio il 

Metropolita non può convocare il Consiglio dei Gerarchi né ordinare i Vescovi”. 
40 L. LORUSSO, Le chiese cattoliche d’Etiopia e di Eritrea, in Oriente cristiano, cit., 2/2017, 

p. 24. 
41 Cfr. Annuario Oriente cattolico, 2022, 140 

( https://issuu.com/exarmal/docs/annuarioorie ntale_-_2022). 
42 L. LORUSSO, Le chiese cattoliche d’Etiopia, cit., 2/2017, p. 24. 



 

78 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 12 del 2025            ISSN 1971- 8543 

*Metropoli di Munhall-Pittsburgh negli Stati Uniti d’America rito 

bizantino-ruteno43. 

*Metropoli di Prešov in Slovacchia rito bizantino slovacco44. 

*Metropoli di Hajdúdorog in Ungheria, rito bizantino ungherese45. 

Le altre chiese orientali sui iuris. 

Diversa è ancora la normativa delle altre realtà di rito orientale al 

di fuori delle citate categorie. Esse: eparchie o vicariati apostolici, sono 

immediatamente soggette alla Santa Sede, che provvede liberamente alla 

nomina del vescovo o del prelato che le dirige.  

In Italia il rito bizantino italo-albanese è strutturato in due 

eparchie, immediatamente soggette alla Santa Sede, cui viene di fatto 

connesso il monastero esarchico di Grottaferrata, di rito bizantino-

greco46. Sarebbe auspicabile che fosse istituita, anche in Italia, una 

metropoli che raggruppi queste tre circoscrizioni di rito bizantino47. 

I pochi fedeli di rito bizantino-greco in Grecia sono retti da un 

esarca apostolico.  

 

43 Una chiesa di rito orientale in Occidente è stata eretta prima come parrocchia, poi 

come eparchia e oggi come metropoli per garantire un culto bizantino a fedeli giunti in 

America dai territori della monarchia austro-ungarica, volgarmente detti ruteni. Cfr. L. 

LORUSSO, La chiesa rutena d’America, in Oriente cristiano, cit., 3/2020, p. 78 ss. 
44 Una dettagliata ricostruzione delle vicende di questa chiesa sono esposte in L. 

LORUSSO, La Chiesa cattolica greco-slovacca, in Oriente cristiano, cit., 2/2021), p. 76 ss. 
45 L. LORUSSO, La chiesa greco-ungherese, in Oriente cristiano, cit., 1/2021, p. 71-78. 
46 Su questi fedeli albanesi da secoli risiedenti in Italia e sulle vicende e attività del 

monastero esarchico di Grottaferrata rinvio a L. LAMACCHIA, La chiesa italo albanese 

come chiesa sui iuris: una questione aperta, in Nicolaus, Rivista di Teologia ecumenico-

patristica, Bari, 1/2008, p. 171 s., e bibliografia ivi citata. Particolare importanza deve 

essere riservata ai sinodi inter-eparchiali realizzati nel 1940 e nel 2004, di alto valore 

storico, segno di una vitalità che assume il rito bizantino in Italia. Malgrado il tentativo 

di coordinare le iniziative, la mancanza di “qualsiasi forma di coordinamento” non 

permette ai tre ordinariati di essere considerate Chiese sui iuris, cfr. M. BROGI, Le Chiese 

sui iuris nel Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium, in Revista española de derecho 

canónico, 1991, p. 538. 
47 Il 4 novembre 2013 papa Francesco ha chiamato il Cardinale Marcello Semeraro a 

ricoprire l'ufficio di amministratore apostolico ad nutum Sanctae Sedis dell'abbazia 

territoriale di Santa Maria di Grottaferrata, dopo le dimissioni per raggiunti limiti d'età 

del settantacinquenne abate Emiliano Fabbricatore, O.S.B.I. Similmente anche l’eparchia 

di Piana degli Albanesi, dal 19 giugno 2023, è retta da un amministratore apostolico, il 

cardinale Francesco Montenegro, anch’egli di rito latino.  

https://it.wikipedia.org/wiki/Ordine_basiliano_italiano_di_Grottaferrata


 

79 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 12 del 2025            ISSN 1971- 8543 

In Croazia, Serbia, Bulgaria, Macedonia del Nord i fedeli hanno i 

loro rispettivi vescovi, mentre nella Repubblica Ceca vi è un esarca 

apostolico48. 

 

 

5 - Per una sintesi 

 

Le piccole differenze in tema del vinculum cultus e le più accentuate in 

merito il vinculum disciplinae determinano una diversa sollicitudo del 

Romano Pontefice nell’esercizio della suprema potestà nella Chiesa. Se 

nei confronti della Chiesa latina si può parlare di una potestà espressione 

della giurisdizione ultra metropolitana che ha fondamento in quella 

patriarcale del primo millennio, quando si tratta della sollicitudo 

pontificia nei confronti delle Chiese orientali cattoliche siamo dinanzi 

alla "la potestà piena e suprema" di guida pastorale della Chiesa, potere che 

si fonda nella Scrittura e nella sacra Tradizione, è una potestà ordinaria e 

immediata, cioè una potestà che può essere esercitata senza passare da 

un intermediario49. Il Papa come Patriarca d’Occidente, ha la missione di 

difendere non solo la fede cattolica, ma la civiltà che da questa fede è nata 

e si è imposta nel mondo nel corso dei secoli. 

La duplice codificazione canonica una per la chiesa latina e una 

per le chiese orientali e la stessa costituzione Praedicate Evangelium del 19 

marzo 2022 regolatrice delle competenze di Dicasteri e Uffici della Curia 

Romana in cui si indicano le competenze del Dicastero per le Chiese 

Orientali50 che assorbono anche quelle di altri dicasteri competenti su 

questioni della chiesa latina, mostrano la volontà di regolare, al vertice, 

in modo differente quanto attiene alla chiesa latina, patriarcato 

d’Occidente, da quanto attiene alle chiese d’Oriente. 

 

 

 

48 L. LORUSSO, Le altre chiese sui iuris, status e prospettive, in Oriente cristiano, cit., 

1/2024, p. 77 ss. 
49 H. LEGRAND, Le riforme di Francesco, in Il Regno, Attualità, 12/2014, p. 421, così 

ricorda le precisazioni di mons. Zinelli circa la potestà papale definita nel concilio 

Vaticano I. Cfr. anche L. CAPRANICA, La sollecitudine pontificia verso l’Oriente: missione 

e funzioni del Dicastero per le Chiese Orientali, in Stato Chiese e pluralismo confessionale, cit., 

https://doi.org/10.51, n. 9 del 2025. 
50 Peraltro già precisate nella Costituzione Apostolica Regimini Ecclesiae Universae di 

Paolo VI del 1967, ai capitoli 44 e 45, § 1. 



 

80 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 12 del 2025            ISSN 1971- 8543 

Parole chiave: Chiese orientali, Patriarcato d’Occidente, Romano 

Pontefice 

 

Key words: Eastern Churches, Patriarchate of the West, Roman Pontiff 

 

 

 

 

 

 

 

 


