
 

DOI: https://doi.org/10.54103/1971-8543/30365 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 13 del 2025        ISSN 1971- 8543 

Francesco Zanchini di Castiglionchio 
(presidente emerito dell’Istituto Emilio Betti di scienza e teoria del diritto, 

ISEB) 

 

 

Il Concilio tra moderatismo vaticano e impazienze di base. 

Per una storicizzazione del papato di Francesco I *1 
 

The Council between Vatican moderation and grassroots impatience. 

Toward a historicization of the Papacy of Francis I * 

 

 
ABSTRACT: Lo studio muove dalle diffuse perplessità della dottrina riguardo 

a una più o meno cogente intensità del vincolo posto all’interprete dai principii 

e dalle disposizioni del Concilio. Ciò, in quanto iI Vaticano II non propone di 

autorità precise tesi dottrinali, da accogliere, o anatematizzare; ma procede 

mediante un’esposizione discorsiva dei temi, sui quali intende soffermarsi per 

dare alle chiese criteri di discernimento valoriale, sulla base dei quali possa il 

populus Dei assumere le responsabili decisioni del caso. Questo metodo ha 

consentito però agli avversari di questa modalità espositiva di costruirsi 

ermeneutiche generali fondate su “narrazioni” talora fuorvianti rispetto a una 

sana ricostruzione complessiva del sistema vincolante osservato. È a questa 

metodologia rigida, favorevole oltre tutto allo scarto delle indicazioni conciliari 

non gradite, che l’autore allude a proposito delle decisioni normative 

prevalentemente accolte durante i pontificati (per tanti versi benefici entrambi) 

di Giovanni Paolo II e di Benedetto XVI. Nel papato di Francesco I l’autore 

invece ravvisa, di contro, la scelta cosciente di un deciso ritorno all’ermeneutica 

fondativa del primo pontefice succeduto a Giovanni XXIII nella presidenza 

dell’assemblea ecumenica; aperti in verità entrambi alla grazia di una vera 

autointegrazione permanente del sistema, se del caso confermata per il tramite 

ulteriore di un’esperienza istituente diffusa, espressa in forme sinodali 

appropriate, garanti della pari dignità dei membri del Popolo di Dio. 

 

ABSTRACT: The study stems from widespread doubts in doctrine regarding 

the more or less binding nature of the constraints imposed on interpreters by 

the principles and provisions of the Council. This is because (as has been 

observed on several occasions) Vatican II does not propose precise doctrinal 

 

* Contributo sottoposto a valutazione dei pari - Peer-reviewed paper. 

1 Da alcune riflessioni sottoposte all’Accademia Petrarca di Arezzo, per la Pasqua 

2026. 



 

118 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 13 del 2025        ISSN 1971- 8543 

theses to be accepted or anathematized, but proceeds through a discursive 

exposition of the themes on which it intends to dwell in order to give the 

churches criteria for discerning values, on the basis of which the community 

concerned can take the responsible decisions of the case. However, this 

expository pedagogy has allowed critics to construct general hermeneutics 

based on “narratives” that are sometimes misreading with respect to a 

comprehensive reconstruction (tota lege perspecta) of the binding system 

observed. It is to this rigid methodology of deciphering texts, which favours 

above all the rejection of unwelcome conciliar indications, that the author 

alludes in relation to the consequential prescriptive decisions, mainly taken 

during the pontificates (both beneficial, moreover) of John Paul II and Benedict 

XVI. In the papacy of Francis I, on the other hand, the author recognizes a 

conscious choice to return to the founding hermeneutics of the first 

postconciliar pope, who succeeded John XXIII as president of the ecumenical 

assembly; both of whom were, in truth, open to the grace of a self-integration 

of the system, if necessary confirmed through a further widespread institutional 

experience, expressed in appropriate synodal forms, guaranteeing the equal 

dignity of the members of the people of God. 

 

 
SOMMARIO- 1. Tra Concilio e Anticoncilio - 2. Da Giovanni Paolo I a Giovanni 

Paolo II. Un conclave per la NATO? - 3. Disappunto curiale per le impazienze 

della Compagnia di Gesù - 4. (segue) Verso il primo papa gesuita della storia? - 5. 

Da Paolo VI a Francesco I. Crisi finale di credibilità del sistema costantiniano? - 

6. (segue) … “Terza Scolastica” o ricentraggio ecclesiologico? - 7. Bergoglio verso 

una Chiesa “altra”. Dal Concilio al Concilio - 8. L’uscita del dialogo (pure 

sinodale) da un vicolo cieco - 9. Crescente restrizione del pubblico controllo sul 

dialogo dottrinale. 

 

 

Appunti per un primo quadro storico 

 

1 - Tra Concilio e Anticoncilio  

 

Non è possibile estrapolare i fatti concernenti la storia dei papi successiva 

agli anni ’60 del Novecento, senza fare menzione dell’evento ecclesiastico 

dominante posto al centro di quel secolo “breve”. Dai principi di quel 

concilio è derivato infatti il proporsi, nella storia del cattolicesimo, di una 

fase costituente da misurarsi in termini di maggiore, o minor coerenza 

col suo modello da parte della politica dei successori dei due papi - 

Giovanni XXIII e Paolo VI - posti provvidenzialmente, in coerente 

successione, alla guida del processo sinodale. Dei risultati di 



 

119 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 13 del 2025        ISSN 1971- 8543 

quest’ultimo, infatti, solo di una costituzione conciliare - la Sacrosanctum 

concilium2, sulla liturgia - giunta a completamento nella prima sessione 

dei lavori, poteva dirsi che fosse stata compiutamente discussa, 

approvata e promulgata da quel concilio, nell’integrità collegiale della 

sua legittima composizione canonica, conformata al pieno rispetto 

formale della regola della comunione gerarchica tra papa e vescovi. 

Quanto all’insieme sterminato degli atti e verbali relativi agli altri 

problemi discussi dal Concilio fino alla fine dei suoi lavori, veniva a 

godere - a parere degli organismi della Curia vaticana preposti alla sua 

esecuzione - di una formalizzazione differenziata, bisognosa quasi 

sempre di controllo e compimento per il tramite di asserite addizioni 

legali successive, di competenza strettamente pontificia (ma ad altri 

liberamente delegabile).  

È intorno alla rigidezza di questo limite ideologico3, che una Curia 

vaticana formata dai secoli al rispetto del rito e alla puntuale ripetizione 

del precedente, veniva a porsi nella posizione di condizionare 

ottusamente, e non di rado persino di paralizzare4 - col suo sordo, 

 

2 Constitutio de sacra liturgia 4 dec.1963 “Sacrosanctum concilium”. 
3 Eppure, paradossalmente, la disciplina delle chiese era nata ab antiquo da pratiche 

spontanee modellate man mano dalle comunità locali sulla base del principio “è 

piaciuto alla Spirito Santo ed a noi”; dove il confronto col centro episcopale poteva 

produrre o un incremento dell’usuale meticciato dei riti e delle procedure, o piuttosto 

un adeguamento a precedenti riconosciuti volentieri come più utili e fruttuosi. Il tutto 

in un contesto di libertà e di spontaneità privo totalmente della dimensione costrittiva 

più tardi importata attraverso i vari sistemi di unione fra trono e altare gemmati sul 

modello costantiniano. E’ d’altronde dall’analisi dell’esperienza vivente della fede che i 

sancta octo concilia della Chiesa antica pervennero col tempo a trarre, per deduzione, le 

regole e i principi della fede stessa; in un momento ben diverso, questo, dal crescente 

fenomeno di accentramento istituzionale vissuto dalla Chiesa romana specialmente a 

partire dal Corpus juris canonici clausum (con l’ulteriore accentuazione poi subita nella 

modernità, attraverso l’epoca tridentina e postridentina). All’interno di una temperie 

paralizzante che l’evento della riforma luterana ha accentuato, aggravandola; e che il 

papato di Francesco ha tentato di invertire oggi, col richiamo stentatamente ascoltato a 

un ritorno a prassi e principi della sinodalità.  

Rispetto a questo contesto osservativo, l’inimicizia che nacque fra area ellenistica e 

area latina della civilizzazione cristiana aveva prodotto, del resto, un primo 

irrigidimento autoritario nei “due polmoni” della Chiesa, irrigidimento che in quella 

occidentale veniva accentuato -anzi, tendeva a consolidarsi- nel processo di 

stabilizzazione feudale postbarbarico (in tale senso cfr. il mio Christianae reipublicae 

senatus. Profili di un parlamento medievale, Studium urbis, Roma, 1979). 
4 Si è potuto parlare di Anticoncilio, a proposito di un’opposizione sempre più 

organizzata alle riforme conciliari; ma i fenomeni più vistosamente eversivi dell’epoca 



 

120 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 13 del 2025        ISSN 1971- 8543 

notarile formalismo - il corso ulteriore delle procedure attuative delle 

riforme previste, anche in maniera esplicita, dalle assemblee plenarie del 

Concilio e - a margine di questo - dagli stessi papi che l’avevano 

promosso e diretto. 

Tanto per fare un esempio, all’inattesa sorte di finire su un binario 

morto della storia non hanno potuto sottrarsi due riforme assolutamente 

strategiche, appena adottate da papa Montini a ridosso e completamento 

di principi generali già largamente recepiti nelle discussioni del Concilio: 

una sensibile riforma5 del controllo sulle dottrine teologiche (funzione 

inquisitoria principe dell’ex S. Uffizio) e l’introduzione6 di un Sinodo 

permanente dei Vescovi come ambito collegiale di diretto confronto e 

consultazione permanente tra papa e vescovi nel governo ordinario della 

Chiesa7. Così pure, l’uscita di una enciclica sociale dell’importanza della 

Populorum progressio8 non mancò, frattanto, di scandalizzare i 

benpensanti, facendo di Paolo VI una sorta di cattivo maestro, in quanto 

incurante dei segni di un inatteso inizio di pericolosa destabilizzazione 

 

hanno trovato un aggancio decisivo in complicità culturali, radicate nella mentalità 

postridentina instillata in gran parte del clero del tempo. Sul punto, a tacer d’altro cfr. 

G. MICCOLI, In difesa della fede. La chiesa di Giovanni Paolo II e di Benedetto XVI, Laterza, 

Bari, 2007; dello stesso Autore cfr. La chiesa dell’anticoncilio. I tradizionalisti alla riconquista 

di Roma, Laterza, Bari, 2011. 
5 PAOLO VI, m. p. Integrae servandae del 7 dicembre 1965. 
6 PAOLO VI, m. p. Apostolica sollicitudo del 15 settembre dello stesso anno.  
7 Per un deleterio ritardo culturale, provocato dalla sua assuefazione alle tecniche di 

governo assolutista postridentino, neppure per caso balenò alla Curia il sospetto di 

potere (o dovere?) integrare d’ora innanzi la consultazione di tale Sinodo nel 

procedimento legislativo e/o, in circostanze opportune, regolamentare. Vuoto 

procedimentale, questo, reso più grave dall’assenza di sezioni consultive (e 

giurisdizionali!) di un Consiglio di Stato a latere del blocco burocratico delle 

Congregazioni: guarentigia di legittimità sostituita, invece, da inconsistenti prerogative 

di controllo annesse alle confuse competenze anteriori di un Tribunale della Segnatura 

di remota ascendenza nel sistema costituzionale dello Stato pontificio (realizzate 

mediante la frettolosa aggregazione a esso di una Sectio Altera, sul contenzioso 

amministrativo). Tutti eventi frutto di decisioni istituenti prese a livello di legislazione 

ordinaria (se non peggio) e servilmente accettati da addetti ai lavori per lo più ignari 

delle ascendenze tecniche (e dei contesti politici di provenienza) di tali innovazioni; e 

d’altronde sussiegosamente sottovalutati, in sede di comparazione critica, in alcune 

delle più autorevoli sedi interdisciplinari di riflessione sull’attuazione del Concilio.  
8 È il nome dell’appassionata perorazione universale sullo stato della condizione 

umana attuale, rivolta da papa Montini a cristiani, credenti non cristiani e “uomini di 

buona volontà”, in una chiave severamente critica verso la prassi e il pensiero liberal 

dominanti del nostro tempo (A.A.S., lettera enciclica per la Pasqua 1967). 



 

121 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 13 del 2025        ISSN 1971- 8543 

anticapitalista oramai in atto9, in America latina nei confronti del 

neocolonialismo USA, e nell’Africa mediterranea e in Asia nei confronti 

del colonialismo europeo, soprattutto francese. In tale atto del magistero 

sociale della Chiesa - del tutto alieno dai grossolani addebiti di 

fiancheggiamento “comunista”, a torto ricevuti - si tendeva a riconoscere 

segni marcati di una severa e globale presa di distanza dal politico, 

previo ritorno di essa a uno stile sui generis di presenza nel sistema 

internazionale, meglio conformato allo statuto spirituale della sua 

presenza nel mondo e da quest’ultimo, anzi, sollecitata a una forma di 

moral suasion indipendente, in pro degli interventi riformisti più attenti a 

una filantropia generica, e del tutto avulsa da qualsiasi partecipazione ai 

conflitti in corso: in coerenza, del resto, con la scelta di fondo di una linea 

di laicità radicalmente svincolata dagli equilibri internazionali fra le 

potenze “cristiane”, con decisione fissata nel magistero e nella politica di 

Leone XIII; e poi ben di rado disattesa, neppure al tempo di Pio XII, nello 

stato di emergenza creatosi - nel corso della seconda guerra mondiale - 

con l’invasione tedesca, a partire dal Brennero, del territorio italiano a 

nord del fronte di Cassino.  

Gravido di attese fu quindi, in vista del desiderato completamento 

delle riforme del Concilio, il conclave dal quale uscì il nome di Albino 

Luciani, stimatissimo patriarca di Venezia; il quale volle assumere il 

nome di Giovanni Paolo I, con ciò sottolineando la sua intenzione di 

 

9 In larga parte, la resistenza degli organismi curiali -che assunse dimensioni 

decisamente inedite- fu puramente passiva, legata com’era a pregiudizi culturali di 

natura ideologica, di fatto insuperabili a partire dalla buona fede di chi non di rado li 

professava al fine di impedire (in attesa di un nuovo codice) o quanto meno di ritardare 

l’attuazione di misure conciliari ritenute poco compatibili col vigente ”ordine” 

postridentino, vissuto come sistema chiuso e a suo tempo accuratamente innestato dal 

Gasparri, con chirurgica precisione, negli istituti disciplinati dal codice del 1917. Un 

rilievo del genere - di natura del pari legata a incompatibilità ermeneutiche - vale anche 

per le parallele, sorde resistenze egualmente incontrate dalle innovazioni conciliari, in 

sede di amministrazione diocesana. Ogni progresso, cioè, andò a intasarsi 

nell’incomunicabilità culturale dei due linguaggi, in una situazione priva di un medium 

comunicativo; da Bergoglio forse alfine ovviata mediante il ricorso - tra un livello e 

l’altro dell’apparato, e tra questo ed espressioni a latere dell’autonomia di una qualificata 

utenza a base popolare - all’odierno esperimento di pratiche de iure condendo del tipo 

riscontrabile nella attuale, variegata prassi trasversale di consultazione sinodale. Un 

primo, questo, tentativo istituente di erosione delle rigidezze di un blocco storico 

insuperabile, caduto sul sistema canonistico con la Pentecoste del 1918 e, dalla prassi di 

Curia, inteso per lo più - al di là di casi di dispensa pontificia raramente praticati, se non 

iure regio - come muro invalicabile da deroghe equitative.  



 

122 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 13 del 2025        ISSN 1971- 8543 

assumere i due predecessori come modello ideale non derogabile nel 

governo d’una Chiesa avviata verso il suo terzo millennio dalla 

consultazione plenaria di un sinodo riformatore. Ma, dopo 33 giorni di 

governo, un improvviso malore inspiegabile, o - si disse - un 

avvelenamento (si sospettò un sicario del banchiere Sindona, collegato 

agli interessi di mons. Marcinkus) seguì la diffusione del suo intento di 

mettere le mani nei centri di finanziamento vaticano, nel quadro di un 

severo impegno riformatore in materia di governo economico della Santa 

Sede. Evento questo per sé tragico, e al tempo stesso momento inopinato 

di emergenza investigativa, che mise drammaticamente in discussione, 

per la prima volta, la adeguatezza del sistema di sicurezza concordatario 

di fronte a non impossibili, serie emergenze di natura criminale; 

difficilmente fronteggiabili, queste ultime, con la mera reazione 

automatica del silenzio frettoloso sullo scandalo, mal compensata dalla 

delega internazionalistica alla polizia italiana della repressione dei reati 

(di solito piccoli furti, atti osceni, o borseggi) consumati nell’area del 

sagrato e dell’immensa aula basilicale - oltre che in piazza S. Pietro - ai 

sensi dell’art. 22 del Trattato del Laterano. Una lacuna solo di recente 

temperata, dopo il ripetersi di altri casi irrisolti - come l’inesplicabile 

scomparsa di Emanuela Orlandi e quello del triplice omicidio, che ebbe 

a coinvolgere drammaticamente lo stesso vertice della Guardia svizzera10 

- da alcune misure urgenti di rafforzamento degli strumenti repressivi e 

investigativi del sistema, facenti capo alla Procura del Tribunale 

vaticano, adottate per altro solo dopo molto tempo, sotto papa Bergoglio. 

 

 

2 - Da Giovanni Paolo I a Giovanni Paolo II. Un conclave per la NATO? 

 

 

10 La strage coinvolse il comandante, sua moglie e un giovane coscritto; e ne parve 

agevole la triviale soluzione, legata a un presunto intreccio sentimentale. Senonché, 

quando la madre del militare, riavutane la salma, ne fece ripetere l’autopsia in Svizzera, 

risultò che la vittima era stata oggetto di una fredda esecuzione capitale, eseguita in 

ginocchio, mediante il classico colpo alla nuca. Consultato dalla parte offesa sulle 

possibilità di ottenere dal Tribunale vaticano la revisione del frettoloso verdetto 

medico-legale acquisito sull’evento, non potetti fare altro che dissuaderla, con 

rammarico, da tentativi di ritrattazione della versione ufficiale presso la giustizia 

vaticana, allora del tutto impotente - e necessariamente elusiva - di fronte a emergenze 

di tale gravità criminale e politica.  



 

123 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 13 del 2025        ISSN 1971- 8543 

La costernazione per l’improvvisa scomparsa di un papa da tutti stimato, 

certamente estraneo alle dinamiche della guerra fredda - sul quale 

agevole era risultata la scelta precedente - trovò il successivo conclave 

incerto e diviso, comunque propenso, sulle prime, all’elezione di un 

candidato italiano moderato e rassicurante: auspicio che non ebbe l’esito 

sperato, in esito al contrapporsi, in una composizione del conclave 

parimenti moderata, di due equilibrati blocchi elettorali antagonisti - ma 

di segno analogo - confluiti sulle candidature di Siri e di Benelli. Una 

situazione di stallo: dalla quale uscì la soluzione di compromesso che, 

non senza difficoltà, portò poi - dopo quasi cinque secoli - all’elezione 

inattesa, profondamente divisiva11 nonostante l’esibita apparenza 

unitaria, di un papa straniero. Prevalse infatti l’inopinata candidatura del 

giovane arcivescovo di Cracovia, sostenuto d’un tratto, non a caso, da 

due gruppi elettorali molto influenti (quello tedesco e quello 

nordamericano), contigui politicamente alle posizioni della NATO; 

posizioni che papa Wojtyla, in quasi trent’anni di regno assolutista, 

condivise poi costantemente, fino a giocare un ruolo determinante sia 

nell’indebolimento - finanziato da Washington con abili triangolazioni 

tramite IOR - del regime socialista in Polonia, sia, più tardi, nel processo 

di dissolvimento dei vincoli interetnici posti sotto il maresciallo Tito a 

base della Federazione jugoslava degli “Slavi del sud”; area investita da 

un antico protettorato, non solo culturale, da parte dell’ortodossia 

moscovita. Dissolvimento, d’un tratto iniziato nei Balcani a partire da 

una fulminea sedizione croata dalla Federazione, subito foraggiata di 

armi e valuta occidentale; e della quale la prudentissima diplomazia 

vaticana si vide dall’alto costretta d’un tratto, del tutto inopinatamente, 

ad assumere un ruolo di indiretto istigatore, con il solerte riconoscimento 

inusuale della repubblica “cattolica” di Croazia12. 

 

11 È stato al riguardo notato come l’intensa traiettoria del pontificato polacco - come 

non mai interno alla summa divisio tra destra e sinistra - ne abbia significativamente 

sottolineata una politicità secolare nettamente situata in un quadro liberal, 

provocandone l’allineamento inevitabile a specifiche alleanze internazionali (cfr. sul 

punto M. FAGGIOLI, Francesco papa di frontiera. Soglia di una cattolicità globale, 

Armando, Roma, 2021, p. 18 ss.). Singolare regressione, questa, verso contesti non poi 

troppo diversi da quelli della omologazione della politica papale a misura delle lotte 

cinquecentesche per l’egemonia, in Italia e in Europa.  
12 Questo appiattirsi di fatto della diplomazia vaticana sugli interessi occidentali è 

un’altra delle caratteristiche dominanti del papato polacco; cui fa riscontro una certa 

ostilità, o almeno una diffidenza a priori nei confronti delle formazioni statali gemmate 

da movimenti di resistenza anticoloniale, soprattutto in America Latina. Diffidenza 



 

124 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 13 del 2025        ISSN 1971- 8543 

Con la scomparsa dell’imponente figura di Wojtyla - inusitato 

modello autocratico di papa politico, pur se al tempo stesso innovatore 

originale sul terreno della pace e del dialogo con le altre religioni - andò 

a finire che la crisi di un papato, col tempo fattosi regime, finì per ricadere 

sulle spalle ben più fragili di un anziano prelato tedesco, già illustre per 

ampia cultura, che nel concilio aveva svolto un ruolo di rilievo nelle 

discussioni sul principio di collegialità episcopale, guadagnandosi 

un’aura di innovatore moderato; e che chiamato per autorità di teologo - 

ma nella temperie dell’emergenza provocata dal diffondersi tra i suoi 

colleghi di un’atmosfera di crescente anarchia dialogica - alla direzione 

del dicastero dottrinale (pur appena riformato giudiziosamente da Paolo 

VI), sia per caratteriale puntigliosità sia per cedevolezza eccessiva verso 

il papa polacco aveva avuto sul principio la debolezza di piegarsi a 

un’improvvida versione punitiva della riforma del dicastero medesimo: 

da quel momento reso, con addizioni regolamentari sottratte al controllo 

del Sinodo dei vescovi, sempre più efficace strumento di una politica di 

generale epurazione nei ranghi di una teologia man mano sempre più 

vicina alle posizioni riformiste non pervenute a piena chiarificazione 

canonica13. Retroterra professionale, questo, che di Lui deve avere 
 

espressa talora con segni inequivoci di malcelata avversione, come nel corso di una 

visita all’Avana di Giovanni Paolo II, pur in certa misura - per altro verso - giustamente 

ritenuto responsabile di concorso nella recente disgregazione federale della “grande 

Serbia”. 
13 Particolare attenzione merita, in politica interna, l’attuazione più che mistificata 

(letteralmente “rovesciata”) del principio di collegialità episcopale; attuazione che toccò 

il suo acme apicale di fronte a una crisi della Chiesa olandese, ritenuta responsabile per 

aver introdotto -a clero e popolo- sperimentazioni pastorali espressione dell’impegno 

di una base militante di grande audacia riformista. Sperimentazioni spente da Roma 

con un tratto di penna, con lo strumento di un sinodo “olandese” convocato in Vaticano 

e composto, in totale contrasto con le procedure fissate da Paolo VI per il Sinodo dei 

vescovi -sia pure “speciale”- da una sparuta minoranza di ordinarii loci di scontata 

obbedienza romana, integrata da prefetti e funzionari di Curia! Espressione, tutto ciò, 

di una evidente volontà politica di schiacciare sul nascere - con tutto il peso del 

centralismo più autoritario - una espressione rilevante di autonomia organizzativa 

espressa dalla base ecclesiale nei territori diocesani interessati, col consenso 

maggioritario degli ordinari del luogo. Sul punto, cfr. il mio dettagliato resoconto su 

Bozze, n. 3/1980; e in seguito nel mio Transizione della Chiesa? Momenti e problemi del 

postconcilio fra diritto e politica ecclesiale, Rubbettino, Soveria Mannelli, 2010, p. 128 ss. 

Una temperie oscurantista che durò a lungo, fino a perfino incoraggiare tentativi 

conformi - di ispirazione curiale - di complessiva riduzione storiografica del significato 

stesso dell’evento sinodale; tentativi per altro stroncati sul nascere - tra il 1995 e il 2001 

- dall’uscita in cinque volumi della ciclopica, plurilingue e sistematica Storia del concilio 



 

125 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 13 del 2025        ISSN 1971- 8543 

profondamente investito - se pur di fronte a casi di dialettica conclamata 

con le posizioni ufficiali - il suo abituale atteggiamento problematico da 

studioso di razza: finendo, dopo la propria successione a Giovanni Paolo 

II - seppure in evidente continuità sostanziale con esso - col ridurlo non 

di rado in un ruolo incerto di esitante guida suprema, ruolo 

probabilmente decisivo per il lento accentuarsi graduale (tra una 

contraddizione e l’altra) di una tale sua crescente disaffezione caratteriale 

per la carica assunta, da concorrere man mano al consolidarsi in interiore 

homine - con l’appesantirsi dell’età, già provetta - della imprevedibile sua 

decisione successiva, solo apparentemente repentina, di rinunciare alla 

tiara, per tornare agli studi prediletti. 

 

 

 

I Gesuiti nell’immobilismo postconciliare vaticano 

 

 

3 - Disappunto curiale per le impazienze della Compagnia di Gesù 

 

Già durante il Concilio, e subito dopo di esso, la Compagnia aveva 

cominciato a dare segni di qualche impazienza nei confronti della cautela 

e della moderazione da Paolo VI serbata di fronte agli attacchi alla 

Populorum progressio14 e alle resistenze a essa, accesisi nei settori più chiusi 

della propaganda anticonciliare. Al che finì per seguire una reazione 

operante dapprima sul piano pragmatico-pastorale; ma che aspirò 

tuttavia, ben presto, a visibilità istituzionale, sulla scorta di proposte di 

ritocchi e ammodernamenti desiderabili alle costituzioni del Fondatore, 

originati dalla solida convinzione che ogni stile di vita di perfezione si 

fondi su un continuo, perspicace approfondimento delle condizioni 

operative in cui il proprio specifico volto vocazionale svolge il suo 

 

Vaticano II, diretta dall’indimenticabile amico e maestro Giuseppe Alberigo e curata con 

impegno certosino da Alberto Melloni, che qui si cita dall’edizione italiana a cura de il 

Mulino, Bologna, 1995. 
14 Come ricordato supra, nota 7, l’insieme argomentativo coerente di questa enciclica 

segna una svolta inedita e insieme una ripresa di intransigenza antiliberale da parte 

della Chiesa cattolica, al suo più alto livello. Che ne fa un punto di non ritorno nella 

critica dell’economia globale a guida USA, sul piano dell’etica neotestamentaria. Rivolta 

da Paolo VI urbi et orbi per lettera enciclica, venne pubblicata sugli A.A.S. in occasione 

della Pasqua del 1967, suscitando universale scalpore.  



 

126 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 13 del 2025        ISSN 1971- 8543 

servizio nel mondo, a partire dalla più che ferma certezza della sua 

rispondenza a un individuabile profilo dell’immagine teandrica 

dell’unico Cristo. Da questa aspirazione di rinnovamento della Formula 

Instituti, oltre tutto coerente con quella che la convocazione della tota 

Ecclesia a concilio implicava, nacque ben presto (col coinvolgimento dello 

stesso Paolo VI), un insistito e logorante contenzioso sulla questione dei 

nuovi rapporti da instaurare -secondo l’insegnamento conciliare - tra la 

Chiesa e l’odierno mondo secolarizzato, che mise di fronte la Curia 

generalizia dell’ordine alla Congregazione dei Religiosi; vicenda che la 

Compagnia tutta visse dolorosamente, e che drammaticamente coinvolse 

i suoi vertici fino a provocare, dieci anni prima della sua morte, la 

trombosi cerebrale che ebbe a colpire il preposito generale p. Pedro 

Arrupe il 7 agosto 1981, tre anni dopo l’apertura della successione di 

Giovanni Paolo II a papa Paolo VI, dopo il breve interregno di Giovanni 

Paolo I. Punto ecclesiologico centrale della contesa fu la convinzione 

quasi unanime, maturata man mano all’interno nella Compagnia, che per 

troppo tempo la Chiesa avesse perduto la visione di una comprensione 

intensamente sociale e organica della fede, posseduta dai primi cristiani 

e dai Padri della Chiesa: traendo da ciò la convinzione di un evidente, 

pericoloso divorzio fra il servizio della fede15 e la promozione della 

giustizia16. Una questione che rischiava di porsi, a questo punto, con 

l’inquietante perentorietà di un dissidio su un tema stantis aut cadentis 

ecclesiae; in quanto tale, suscettibile di rendere realistica la drammatica 

emergenza di una sorda rottura dottrinale - sotto Paolo VI accuratamente 

evitata - tra i Gesuiti e il successore polacco di Giovanni Paolo I. Evento 

fortunosamente scongiurato dalla Compagnia mediante un’ardua ma 

 

15 Torna qui scolpito con puntuale eloquenza (nel riferimento ai pontificati di 

Wojtyla e di Ratzinger) il titolo del già citato saggio di M. MICCOLI, In difesa della fede, 

con riferimento al limite storico e pastorale di una politica sordamente fissa agli aspetti 

di continuità dottrinale e teorica (noncuranti cioè dell’ortoprassi) dell’essere chiesa. 
16 Per una più adeguata intelligibilità storica della complessità di questo discorso, si 

veda funditus la lettura data del problema da Civiltà cattolica, quad. 3696, 20 aprile 2024, 

Padre Arrupe compagno di Gesù. Su un diverso versante - privo per altro, mi pare, di 

adeguata consapevolezza della psicomachia soggiacente all’evento - la dimensione 

epocale del passaggio da papa Ratzinger a Bergoglio (ulteriore segmento nella 

continuità di un avvicendamento davvero storico al timone del vascello petrino) era 

stata già colta con nettezza, seppure in sede di valutazione politica, da P. FERRARA, 

Da Benedetto a Francesco. Il Vaticano e la nuova “translatio imperii”, da Cadmus permanent 

Link, 2013.  



 

127 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 13 del 2025        ISSN 1971- 8543 

netta presa di distanza dalla “teologia della liberazione”17, unita a una 

dolorosa epurazione interna a carico dei professi più propensi a 

fiancheggiare la lotta politica, perfino armata, di elementi e gruppi 

anticapitalisti; prese di distanza, queste, che Roma fece mostra di 

apprezzare, soprattutto con un Benedetto XVI in funzione di mediatore 

ben più aperto di Giovanni Paolo II.  

 

 

4 - (segue) Verso il primo papa gesuita della storia? 

 

Fino forse dalla fondazione, ma comunque per diversi decenni successivi 

a essa, nella Compagnia di Gesù cominciò lentamente a diffondersi 

un’idea forse persecutoria, ma alla quale, nelle vicende talora 

drammatiche dell’evoluzione successiva, non vennero certo a mancare 

puntuali riscontri: quella di essere l’avanguardia “paolina” dell’evangelo 

- nocciolo duro della sua autenticità - destinata come tale a scontrarsi, 

nella Chiesa universale, con gran copia di “falsi fratelli”, autori di 

campagne tenaci di denigrazione e persecuzione nei suoi confronti18. S. 

Ignazio di Lojola, memore del processo di annacquamento precoce 
 

17 Per qualche affidabile nozione di fondo relativa al proporsi di un variegato fronte 

di critica evangelica al sistema capitalista e alle sue sottili connessioni culturali con 

settori rilevanti della gerarchia ecclesiastica cfr. anzitutto G. GUTIERREZ, Teologia della 

liberazione. Prospettive, Queriniana, Brescia, 1972; e L. BOFF, Ecclesiogenesi. Le comunità 

ecclesiali di base reinventano la Chiesa, Borla, Roma, 1978; dello stesso cfr. anche Chiesa, 

carisma e potere, Borla, 1978. Per una rapida sintesi cfr. J.R. REGIDOR, La teologia della 

liberazione, Datanews/Ancora, Roma, 1999. In tema, ma limitatamente all’area italiana 

del così detto dissenso cattolico cfr. A. SANTAGATA, La contestazione cattolica, Viella, 

Roma, 2016. Sempre per uno sguardo di insieme, a partire da ottant’anni di storia 

condivisa tra l’ex abate di S. Paolo e l’omonima comunità di base, cfr. G. FRANZONI, 

Autobiografia di un cattolico marginale, Rubbettino, Soveria Mannelli, 2014: memoria 

pacificata di un leader-non leader che tutto ha sacrificato al “piccolo gregge” nato alla 

sua sequela. Sul tema l’attenzione è tornata col papato di Francesco, prudentemente 

alieno da interventi dottrinali ma solidale con obiettivi di redenzione sociale in fondo 

pienamente condivisi fin dalla Populorum progressio; seppure fortemente avversati da 

un’agguerrita opposizione episcopale, soprattutto italiana (donde la sopraggiunta 

attenzione al tema di un coinvolgimento inedito delle comunità di base italiane 

nell’odierna riflessione sinodale, in quanto - meglio tardi, che mai - considerate ormai 

veicolo di ulteriore arricchimento comunionale nel quadro di una prassi recente di 

auspicata, corale riforma autentica della Chiesa italiana).  
18 Sui delicati risvolti di queste vicende cfr., di recente, i preziosi approfondimenti di 

D. MONGINI, Maschere dell’identità. Alle origini della Compagnia di Gesù, Storia e 

Letteratura, Roma, 2017. 



 

128 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 13 del 2025        ISSN 1971- 8543 

subito (soprattutto dopo Giovanni XXII, con la vittoria vaticana sugli 

Spirituali), dall’osservanza originaria della paupertas francescana, si rese 

conto della vulnerabilità di regole generiche, prive di chiara sanzione da 

parte del fondatore. E, pertanto, previde nelle costituzioni della 

Compagnia alcuni inderogabili caposaldi: dipendenza solo 

dall’ispirazione divina del capitolo generale, dominanza indiscussa sui 

professi di un generale cui essere sottoposti perinde ac cadaver; e, per 

soprammercato, il rafforzamento di una scrupolosa obbedienza ai 

superiori, estesa al foro interno tramite il rovello interiore della disciplina 

degli esercizi spirituali, efficacissimo strumento di formazione e di 

conversione permanente. Quanto al quarto voto (l’obbedienza al papa), 

stava a incarnare l’idea-forza di un peculiare, solenne vincolo 

individuale del professo a una fedeltà petrina di innegabile utilità 

pubblica, in vista dell’affidamento ai gesuiti di mansioni fiduciarie di 

particolare delicatezza. Il tutto proteso a testimoniare non solo lo 

specifico stile di una vita di perfezione; ma a scolpire pure uno status 

canonico decisamente unico per rigidezza, e assolutamente inderogabile 

nella sua originalità. 

È stato in virtù di tale giudizioso arroccamento, che la Compagnia 

ha potuto resistere a ogni attacco - da chiunque provenisse - alla dura 

scorza forgiata dal suo cauto fondatore a tutela di una rigida autonomia 

collettiva di essa; come pure a ogni lusinga vaticana offertale, dopo 

l’ignominioso scioglimento del 1773: Sint ut sunt, aut non sint! È probabile 

che sia stato proprio questo statuto geloso di arroccamento cautelativo a 

tenere di norma i gesuiti alla larga da dirette responsabilità episcopali; e 

soprattutto a impedire - per quasi cinque secoli - che un gesuita fosse 

eletto al soglio papale, benché se ne contassero di solito non pochi tra i 

consiglieri più ascoltati dal pontefice regnante. Anche per questo motivo, 

fin dall’inizio l’elezione di papa Bergoglio si presentò come un unicum, 

nella cornice dell’anomalo svolgimento delle formalità post-elettorali di 

quel conclave (alla vigilia, di contro, ritenute a dir poco inderogabili): 

quasi come segnale di uno stato di eccezione, rispondere al quale 

richiedesse misure di straordinaria austerità istituzionale19, dopo il senso 

 

19 Non a caso la rinuncia di Benedetto XV divenne immediato oggetto di penosa 

contestazione da parte di gran numero di canonisti di Curia; i quali in realtà miravano 

a scalzare sul nascere la temuta “dittatura” di Bergoglio per il tramite indiretto di una 

presunta persistenza nel pontificato del suo più mite predecessore, da loro con 

preoccupazione allegato come fonte dottrinale della distinzione - anch’essa esasperata 

- tra ermeneutica della continuità e ermeneutica della rottura, riferite agli opposti fronti 



 

129 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 13 del 2025        ISSN 1971- 8543 

di generale frustrazione diffusosi a seguito della rassegnata resa di papa 

Ratzinger a una imprevista, constatata ingovernabilità del sistema 

vaticano (ancor più che al proprio innegabile esaurimento psicofisico). 

Una dura ma salutare novità, annunciata con forza fin dai primi momenti 

di spontanea, severa, sottolineata libertà demitizzante del successore da 

una prassi conclavista rispettata nei secoli: nel segno della 

“provocatoria” novità spiazzante sia del nome prescelto, sia del riferito 

rifiuto della mozzetta, sia delle rustiche scarpe nere indossate alla 

proclamazione, sia del semplice, disinibito “Buona sera!” rivolto al suo 

nuovo popolo diocesano, accorso in piazza S. Pietro20 per accoglierlo in 

festa e ricevere, a congedo, un “Buon appetito!” del pari inusuale. 

Il timone petrino della Chiesa tornava a questo punto, dopo 

trentacinque anni, in mano a un leader motivato e capace; oltre tutto, a 

differenza dei due predecessori, radicato nel Concilio con convinzione 

totale. 

 

 

Un cambio di paradigma ecclesiologico (da Paolo VI a Francesco I) 

 

5 - Crisi finale di credibilità del sistema costantiniano? 

 

Alle domande tradizionali sull’identità della Chiesa la teologia aveva 

dato in passato risposte differenziate, in base agli assetti storici conseguiti 

in base al proprio sviluppo evolutivo, a far tempo dalle impetuose 

dimensioni di questo dopo la disputa (o “concilio”) di Gerusalemme e la 

fortunata predicazione di Saulo nel mondo ellenistico. Fase conclusasi 

con l’esaurirsi della prima generazione apostolica e - attraverso vari 

passaggi ulteriori - l’avvento di rapporti man mano meno conflittuali con 

l’ebraismo e con il contesto politico circostante; fino al lento 
 

del moderatismo curiale e della concreta esperienza del cantiere conciliare: così come 

emersa dai cinque volumi della Storia del concilio ricordata supra, alla nota 13. Va in 

proposito riconosciuta particolare efficacia, nel contrasto opposto a detta polemica, 

all’impegno tecnico-argomentativo speso nel confutarla da una valida collega di 

Bologna, la prof.ssa Geraldina Boni, oltre tutto membro della pontificia Commissione 

per l’interpretazione delle fonti del diritto canonico. 
20 Ma di segni analoghi, alludenti alla simplicitas del Santo preso come modello 

onomastico, certo il nuovo papa non se ne fece mancare altri, come quello di fissare 

subito la propria dimora - l’indomani del conclave da cui era uscito eletto - nell’ospizio 

S. Marta (a mo’ di uno studente fuori sede), come un qualsiasi prelato straniero in visita 

ad limina apostolorum.  



 

130 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 13 del 2025        ISSN 1971- 8543 

conseguimento dello status di religio licita e - quasi ciò non bastasse - 

l’approdo graduale a un fenomeno di sostituzione dei cristianesimo ai 

culti tradizionali dell’impero romano, fenomeno che - nelle sue versioni 

successive - siamo avvezzi a riconoscere come “sistema costantiniano”. 

All’interno delle numerose variabili di quest’ultimo - strutturato in base 

al pluralismo accettato delle “cristianità” in competizione esistenti - l’età 

moderna ne vedrà poi proporsi una crisi profonda con la caduta di 

Costantinopoli in mano turca e lo scindersi dell’Europa occidentale in 

più sistemi politici: tutti richiamantisi invariabilmente al modello in 

vario modo, seppure ormai, sovente, tra loro con concettuale perplessità, 

se non ancora in dissenso. Vero è che lo schema costantiniano era passato 

in origine non senza cauta riflessione, superando fenomeni di obiezione 

di coscienza di massa di fronte alla pretesa imperiale di arruolare la 

nuova religio come ideologia subalterna, compatibile col supremo 

interesse alla difesa “sacra” dello Stato. Compromesso teologico 

fermamente respinto nel De civitate Dei agostiniano; eppure stabilmente 

accettato da una maggioranza episcopale ormai integrata tra le gerarchie 

dell’impero, fin dal periodo della sua prima concrezione giuridica 

originaria come soggetto “sacro”: accolto nella città terrena - oltre che 

quale evangelica tuba fidei - come elemento permanente di 

ricomposizione dei conflitti (pontifex, terminologia di soggiacente 

richiamo a una figura arcaica, investita di un vago ruolo di pacificazione 

politica). 

Quel compromesso ha continuato talora ad affliggere le chiese 

come un’ombra durevole sulla loro autenticità evangelica; fino a quando 

la secolarizzazione moderna della politica non ha cominciato a far 

intravedere una via di uscita che consentisse loro di trarsi fuori, 

finalmente, dai conflitti (sempre più sanguinosi) della storia occidentale. 

Ed è stata, alla fine, l’età del passaggio conciliare del Novecento a 

consentire al cattolicesimo21 di riscoprire davvero - anche sullo sfondo di 

un constatato e insuperabile pluralismo confessionale globale - 

l’innegabile fondatezza delle riserve di Agostino sulla liceità della guerra 

nel De civitate Dei: invano da lui avanzate nel V secolo, e riprese sette 

 

21 Per un’evoluzione parallela nell’ortodossia russa, un faro di consapevolezza 

profetica tornava a risplendere sul punto, a tacer d’altro, nell’opera di Tolstoi e di 

Dostoevskij; prima che la “santa egemonia” dello zarismo cominciasse a essere 

sottoposta a critiche ulteriori, sempre più difficili da ignorare con l’approssimarsi della 

rivoluzione d’Ottobre.  



 

131 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 13 del 2025        ISSN 1971- 8543 

secoli dopo - ancora in un clima di maggioritaria indifferenza - dalla 

“rivoluzione” di Francesco d’Assisi.  

Questo nuovo contesto ha, a un certo punto, consentito negli 

antichi scenari l’aprirsi di una crisi di senso sia sulla pensabilità stessa di 

una filosofia politica “cristiana” - frontalmente investita dall’analisi 

spietata, operata dal Machiavelli sulla fenomenologia concreta delle 

empie dinamiche fattuali della lotta tra i competitori - sia sulle 

problematiche ulteriori, successive alla ricomposizione paziente, nel 

secolo successivo e da parte dei teologi della Seconda Scolastica, di un 

quadro di riferimento razionale per la valutazione etico-giuridica delle 

tensioni interstatali; preludio remoto, questo - con buona pace del sileant 

theologi! di Alberico Gentili - dei successivi tentativi di giuridificazione 

contemporanea (dopo i due conflitti mondiali del Novecento) affidati 

all’Organizzazione delle Nazioni Unite in connessione con una rete 

crescente di convenzioni internazionali, intese ad affrontare, o almeno a 

moderare, le conseguenze dell’aggressività bellica interstatale: e quindi i 

tragici contraccolpi della crescente offensività degli armamenti impiegati 

dai belligeranti, spesso in indiscriminato dispregio dell’innocenza dei 

bersagli umani presi di mira. Una conclamata evidenza caotica, 

suscettibile di proporre ai combattenti un micidiale gioco al rialzo 

nell’utilizzo contro il nemico di armi sempre più distruttive e devastanti, 

atte a coinvolgere nei propri effetti anche le condizioni di omeostasi 

dell’ambiente naturale del pianeta. Allo stesso tempo, l’aprirsi di uno 

scenario evidente di principi elementari di umanità violati, e tale da man 

mano dissolvere, interamente, il fascino dei motivi di assuefazione 

“eroica” insiti nel fenomeno: le tessere del quale venivano quindi 

costrette a ricomporsi - insieme a elementi finora trascurati - all’interno 

di una visione d’insieme totalmente nuova, che ha visto entrare in crisi 

inevitabile l’assetto antievangelico22, sul quale - opponendo cristianità a 

cristianità, ciascuna benedetta dai propri cappellani militari - la 

 

22 Benché una tale qualificazione venga oggi, per la violenza bellica, contestata da 

orientamenti settari molto diffusi negli USA - specie in ambienti culturali inquinati da 

suprematismo razziale - in senso totalmente opposto si pone l’insegnamento del 

Concilio (cfr. per tutti la costituzione Gaudium et spes, cap. V, le cui esortazioni finali si 

muovono in parallelo evidente con la condanna, pur tardiva, di ogni guerra: nel quadro 

dell’istituzione auspicata di ordinamenti internazionali di arbitrato efficace, già in 

progetto in seno alla migliore cultura democratica dell’età di F.D. Roosevelt: sogni 

purtroppo man mano sopiti con l’accendersi, tra le così dette superpotenze, delle dure 

dinamiche di una così detta guerra fredda, verosimilmente interminabile). 



 

132 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 13 del 2025        ISSN 1971- 8543 

questione della coercizione bellica era parsa avere raggiunto fino ad 

allora, perfino in ambiente cristiano, un paradossale equilibrio.  

 

 

6 - (segue) … “Terza Scolastica”, o ricentraggio ecclesiologico? 

 

La dottrina cattolica più autorevole aveva già curato, nell’età delle 

controversie con la teologia riformata, di porre un argine (con la dottrina 

de auxiliis) alle divergenze tra domenicani e gesuiti sul terreno del 

dibattito antiprotestante, soprattutto in tema di interferenze tra libertà e 

grazia; del pari, in seguito alla vittoriosa polemica di Las Casas contro 

Sepulveda, si era munita - grazie agli autori della Seconda Scolastica - di 

una solida base teorica a sostegno della sopravvivenza indiscutibile dei 

diritti umani23 nelle etnie che (perduta l’indipendenza politica per fatto 

bellico) ricusassero la conversione al cristianesimo: strumento questa 

ritenuto senza pari efficace per l’omologazione dei nuovi sudditi nei 

“sacri” imperi occidentali, per “diritto” di guerra.  

Il Concilio non è andato molto oltre su questo terreno; ma ha 

mostrato una chiara propensione per nuovi orientamenti, aperti 

finalmente all’alternativa di una visione libera dall’ingannevole gioco di 

specchi, ancora riflesso nella dottrina barocca delle duae societates 

inadaequate distinctae. A un superamento argomentato di questa non si è 

pervenuti, solo perché gli inattesi tesori disseppelliti dalla riflessione 

dell’esegesi storica (e dalla orante esperienza patristica) avevano già 

avviato i padri conciliari verso una sorta di sinodale meditazione mistica 

su ciò che subito venne chiamato “il mistero della Chiesa”: tagliando 

fuori il mondo delle conclusiones demonstrativae scientiarum e, quindi, la 

ammissibilità stessa di un plausibile avallo conciliare a una qualsiasi 

direzione di argomentata ricerca teologica (non certo dunque in chiave 

di una “Terza Scolastica”!) nel discorso “altro” che nel Concilio si andava 

 

23 Posizione, questa, oggetto purtroppo di più rara condivisione in ambienti 

riformati; e facilmente soggetta, per di più, ad appannarsi alla prova delle dinamiche di 

espansione coloniale degli stati “cattolici”. Prova questa ulteriore della forzatura 

innegabile insita nel concetto stesso di cristianità: col pericolo evidente di legittimare la 

violenza dell’una verso l’altra patria cristiana. Posizione per altro rispondente a una 

lunga fase di deviazione profonda delle chiese dall’ortoprassi evangelica; motivo del 

resto già echeggiante, forse, perfino nell’appassionata invettiva di Francesco Petrarca, 

nel suo Canzoniere: “fontana di dolore, albergo d’ira, scola d’errore e templo d’eresia, 

già Roma, or Babilonia falsa e ria, per cui tanto si piange et si sospira”!  



 

133 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 13 del 2025        ISSN 1971- 8543 

dipanando su una realtà sovrastorica, postulata significativamente come 

mistero della fede. Nel merito, qualche vaga, ulteriore pista di ricerca 

derivando dalla nozione di communio, assegnata alla realtà indagata in 

via di preliminare orientamento: indicazione teologica sottile, certo 

valevole a tutto campo, e tuttavia anch’essa meritevole di più linee di 

approfondimento, a loro volta legate a contenuti etici decisamente 

sovrarazionali, con allusioni fortemente connesse col mistero (paolino24 

e/o giovannico25) del Cristo e della Chiesa: oggetto nel primo millennio 

cristiano - prima che di argomentata discussione teologica - della 

acclamante contemplazione estatica di martiri, asceti, monaci dei due 

sessi, nelle chiese unite di Oriente e di Occidente. 

 

 

7 - Bergoglio verso una chiesa “altra”: dal Concilio al Concilio 

 

Si può persuasivamente ritenere che il pontificato di Bergoglio costituisca 

un vero e proprio no turning point nel faticoso processo evolutivo della 

ricezione del Concilio. Convocato in Roma da Giovanni XXIII tra il 

gennaio del 1959 e il Natale del 1961, dopo una preparazione minuziosa, 

di esso era stata aperta la fase propriamente assembleare l’11 ottobre 

1962, poco più di cinquant’anni prima. Eppure, ancora a quasi mezzo 

secolo dalla sua conclusione (fine 1965), era in auge tra gli studiosi il 

dubbio sulla pertinenza di quell’evento epocale a una logica di 

continuità, o di superamento dell’età postridentina, tra Pio IX e Pio XII 

certamente ancora dominante26. Tanto aveva influito sul processo di 

 

24 Cfr. 1 Co., XIII, 1-13. 
25 Cfr. GV., I, 9-14. 
26 Un ruolo problematicamente centrale, nella cultura dei sistemi statuali ancora 

vincolati a patti concordatari, è stato liberarsi dai vincoli confessionisti di Ancien régime 

(di evidenza particolare, è qui la vicenda della revisione dei Patti Lateranensi sotto il 

governo Craxi, del tutto immemore dei fasti della Repubblica romana, e alfine catturata 

purtroppo nel vischioso gorgo dell’art. 1 dello statuto albertino, assai più che nel 

rispetto dei principi del concilio e della costituzione repubblicana, richiamati ad pompam 

nel prologo della convenzione fra le “Alte Parti”). Segno innegabile, questo stucchevole 

richiamo ad altro, delle perplessità di fondo, e forse della arretratezza culturale di 

entrambe le delegazioni stipulanti: ma constatazione decisamente sconcertante, che 

verosimilmente spinse lo Jemolo a differire fino alla quinta edizione (1979) l’abbandono 

della dottrina suareziana delle duae societates perfectae; per avviarsi finalmente ad 

adottarne una più laica, prossima a quella della distinzione tra Stato e religione, tra 

Stato e fedi, nel contesto di un testo classico in materia, come le sue Lezioni di diritto 



 

134 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 13 del 2025        ISSN 1971- 8543 

ricezione la cesura storica segnata dall’interminabile pontificato polacco 

(quasi ventisette anni!), materiato di dubbi e di riserve insormontabili - 

frutto di cautele politiche viscerali, se non di rifiuto in blocco - nei 

confronti di alcuni indirizzi ancora generici, eppure più apertamente 

evolutivo-riformisti, inclusi nelle dottrine e nelle prospettive di fondo 

della solenne assemblea sinodale, appena celebrata.  

D’altronde, in quanto coautore dottrinale autorevolissimo di gran 

parte delle scelte di governo del predecessore, Benedetto XVI se ne può 

ritenere, per gli otto anni successivi, un sostanziale seppur creativo 

continuatore maldestro, almeno fino al momento in cui venne a 

maturazione la crisi interiore di cui si è fatto cenno; crisi che doveva 

indurlo poi all’inopinata sua rinuncia al papato, nel febbraio 2013. 

Proprio dunque sullo sfondo di trentacinque anni di insistito 

immobilismo va letta, quindi, la vicenda del conclave che doveva portare 

all’elezione di Francesco I; un conclave che ha segnato un colpo di maglio 

sul passato e con esso una decisa, seppur tardiva inversione di tendenza 

nei confronti delle scelte del collegio cardinalizio dopo Paolo VI, 

avvenute non di rado (dopo quella, felice ma sfortunata, di Giovanni 

Paolo I) nel segno di uno sbocco - casuale, o meno - nella scelta di un 

candidato quasi sempre conservatore, se non addirittura passatista27.  

 

ecclesiastico. Per una mia veemente reazione a caldo ricordo qui il mio All’esecutivo la 

tutela dei principi supremi? Il modello concordatario della nuova Destra, inserito in una 

succosa raccolta di puntuali interventi critici pubblicata su “Il Tetto” del 1984; purtroppo 

ben presto sommersa nel servile stordimento del coro “governativo” della dottrina 

allora dominante, vedova inconsolabile dell’art. 34 del concordato del 1929; e solo di 

recente ricordata a ragione da P. CONSORTI, Le frontiere della legislazione bilaterale 

nell’Italia contemporanea, in Diritto e religioni, Suppl., n. 1/2020, p. 240 ss. Va comunque 

ricordato, a onor del vero, che residui morenici ben più ampi e significativi dell’Antico 

regime di cristianità, quasi insensibilmente, ancora oggi propongono tracce del loro 

passato nella tenace fissità concordataria dell’orizzonte culturale e politico di alcuni 

degli ordinamenti statali latino-americani più profondamente innestati nella tradizione 

imperiale dei re cattolici.  
27 Tanto ampia misura ossessiva di autonomia papale dalle decisioni di un concilio 

va, per certo, fatta risalire alla sonora sconfitta storica, subita sotto Eugenio IV da un 

movimento conciliare che - in una inedita temperie assembleare del diritto pubblico 

europeo - aveva alimentato le pretese di superiorità del concilio sull’istituzione papale, 

innovativamente funzionali alla soluzione canonica dell’emergenza anarcoide 

provocata dallo Scisma d’occidente. Pretese ben presto contestate - da una Curia papale 

avviata a involuzione dittatoriale - come eversive, e senza particolari difficoltà confutate 

e represse da una canonistica interessata, incapace di storicizzare adeguatamente 

l’evento e munita di tutti i mezzi e metodi di manipolazione necessari a provocare la 



 

135 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 13 del 2025        ISSN 1971- 8543 

L’avvento di Jorge Mario Bergoglio - arcivescovo di Buenos Aires 

- segnava a doppio titolo una fase di ripresa della temperie conciliare: per 

la provenienza socio-culturale dell’eletto da un mondo (per più motivi 

variamente critico verso anteriori assetti confessionisti dei rapporti tra 

Chiesa e Stato) nel quale il Concilio era viceversa profondamente 

penetrato; e per la appartenenza di lui a quella Compagnia di Gesù, nella 

cui tradizione la resistenza ai regimi imperiali aveva visto numerosi 

membri di essa non esitare a condividere la resistenza “fino al sangue” 

dei nativi dell’Amazzonia, vittime del potere coloniale iberico. Una 

vicenda, che ha da allora concretato un vincolo storico permanente tra 

evangelizzazione gesuitica e promozione umana nel contesto sociale di 

intervento in un mondo “periferico”, connotato dallo sfruttamento 

spietato dei nativi; remota caratteristica fondante di un papato 

evangelizzatore, che vi aveva visto fede e battesimo aperti pure, senza se 

e senza ma, all’impegno - magari insufficiente - per una politica 

riformista propria ad esempio del Derecho de las Indias nel sistema di 

inculturazione castigliano: la cui pur spesso vana lotta agli encomenderos 

aveva per certi versi idealmente legittimato la resistenza degli oppressi 

fino - e talora oltre - il limite fatale della lotta armata degli Zapata di 

turno.  

Ci sarà tempo perché altri chiarisca puntualmente per quali vie un 

contesto così peculiare abbia plasmato cultura e obiettivi28 di un 

 

rapida desuetudine di una prassi di supplenza (assolutamente ovvia e canonica) di un 

istituto papale in recente crisi gravissima. Situazione purtroppo ancora oggi in attesa di 

delucidazione teorica appagante; e allo stato ormai semplicemente bypassata, in via di 

fatto, con l’assicurarsi (da parte di un papa di buona fede, eppur disposto a manovrare 

spregiudicatamente il potere di nomina cardinalizia) composizioni del futuro conclave 

il più possibile favorevoli a elezioni papali in continuità con i propri indirizzi di 

governo.  
28 Ovviamente, però, larga attenzione andrà pure prestata alla centralità dell’influsso 

formativo della spiritualità ignaziana su un membro della Compagnia chiamato, per la 

prima volta, a un vertice di responsabilità ecclesiale del tutto inatteso, con tutti i relativi 

rischi immaginabili -su un piano di umana, interiore coerenza per la via di perfezione 

in essa intrapresa. Su questo punto, si segnala per attenzione perspicace alla fisionomia 

del personaggio l’intero capitolo che Daniele Menozzi dedica alla spiritualità di papa 

Francesco, come fonte decisiva di ricostruzione della vita e dell’opera sua (cfr. D. 

MENOZZI, Il papato di Francesco in prospettiva storica, Morcelliana, Brescia, 2023). Fuor 

di strada invece, su questo piano di stretta ricostruzione biografica, mi sembra 

ultimamente L. ZANATTA, Bergoglio. Una biografia politica, Laterza, Bari, 2025: brillante 

feuilleton antipatizzante di uno studioso del peronismo, intento ad applicare, forse un 

po’ maniacalmente, la propria chiave interpretativa prediletta a una figura ecclesiastica 



 

136 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 13 del 2025        ISSN 1971- 8543 

protagonista tanto incisivo al fine di un mutamento netto della politica 

interna ed esterna della chiesa di Roma nel contesto internazionale del 

nostro tempo. Qui ci si limita a registrare - a seguito di una quantità senza 

precedenti di nomine cardinalizie politicamente mirate - un improvviso 

mutamento negli equilibri del conclave, di fronte al ripiegarsi su sé stesso 

di un chiaro progetto wojtyliano di ridimensionamento del Concilio a 

misura adeguata a un ristretto insieme di obiettivi riformisti, coerenti con 

l’anteriore blocco storico (attuato tra le due guerre col codice Gasparri) 

su un insieme ferreo di usi postridentini, aggravati di intransigentismo 

ottocentesco29: blocco del resto funzionale, in parallelo, a una insistita 

frequenza nel fiancheggiamento, culturale, operativo e ideologico, delle 

più varie politiche “occidentali”. E ciò nel dirompente contesto di 

un’apertura autenticamente cattolica - cioè universale - alla totalità 

dell’odierno mondo umano: apertura che sembra oltre tutto voler 

proseguire con la scelta parimenti strategica, nella seguente elezione, di 

un successore del pari americano, ma di doppia cittadinanza, una delle 

quali (presumibilmente prediletta) iscritta nel mondo delle missioni, e 

quindi del sottosviluppo. Un personaggio meno nettamente delineato di 

Bergoglio e certo più cauto e moderato, fin nella scelta del nome e nel 

graduale profilarsi di un suo stile; che potrebbe forse esprimere però le 

tonalità - gradite a un conclave che ne seguisse uno di soluzione di 

continuità con un duplice passato di stagnazione - la transizione per 

gradi a un passaggio, già scontato, da una retorica della rottura etico-

profetica30 al metodico tran tran di un pacato riformismo giudizioso, ma 
 

globale, certamente non riducibile a momenti provinciali anteriori - sullo sfondo del 

dissidio operaista tra peronisti e comunisti argentini - della sua vicenda personale ed 

episcopale. Decisamente distante da posizioni di tal genere M. FAGGIOLI, Francesco, 

cit., p. 19: “Cercare di capire il pontificato di Francesco nella storia e in una 

periodizzazione cronologica può essere visto come passé e irrilevante. Ma il tentativo è 

necessario, a patto di andare oltre l’approccio di una storia puramente ecclesiastica e di 

astenersi anche da un approccio esclusivamente socio-culturale”. 
29 Di questi relitti è traccia, del resto, nelle impazienze liberal che accompagnano le 

variegate tensioni polemiche, di cui si fa portatore il recente saggio, decisamente 

ingeneroso, dovuto a M. MARZANO, La chiesa immobile. Francesco e la rivoluzione 

mancata, Laterza, Bari, 2023. 
30 Che ci sia finalmente un successore convinto dopo l’autore di una rottura storica è 

segno stabile di continuità di indirizzo politico nell’attuale recupero, valoriale e 

attuativo, di un concilio che aveva osato porsi obiettivi di riforma inediti nella traiettoria 

di un millennio di cattolicesimo romano dopo lo Scisma d’Oriente. È come se, dopo la 

fondante audacia di papa Roncalli, un’altra arcata coerente di senso si ponesse in 

continuità con quella, radicandosene il fondamento sul segno forte di “madonna 



 

137 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 13 del 2025        ISSN 1971- 8543 

non per questo meno fermo e autentico: nella logica di una moderna, 

lucida, ordinata prassi applicativa di un concilio generale dalla Chiesa 

celebrato, or è mezzo secolo, in un’aura e nella promessa inedita di un 

coerente rinnovamento profondo della prassi cristiana globale, divenuto 

quanto mai necessario alla luce sinistra della folle tragedia delle due 

guerre mondiali del Novecento. 

 

 

8 - (segue) … L’uscita del dialogo (pure sinodale) da un vicolo cieco 

 

Dai primordi del cristianesimo, mai un concilio generale della Chiesa 

cattolica aveva con tanta accuratezza indagato, prima del Vaticano II, 

sulle condizioni di plausibile fedeltà all’evangelo nelle società umane, 

oramai talmente trasformate dal processo contemporaneo di 

mondializzazione della cultura e della tecnica, da risultare a loro stesse a 

stento riconoscibili quanto alla continuità delle tradizioni che, fino ad 

allora, avevano contribuito a identificarne il profilo e il senso quanto alla 

lingua, ai costumi e alla credenza religiosa. Per certi versi, il Vaticano II 

era stato quindi concepito come un tempestivo test di resistenza della 

fede di fronte all’incalzare delle condizioni di secolarizzazione 

irrompenti in un contesto culturale consolidato dal tempo, e tuttavia 

ultimamente aggredito dall’urgenza di suggestioni esterne, spesso legate 

alla soddisfazione di bisogni reali, e persino primari. Nel mondo 

occidentale la crisi si era proposta, oltre tutto, come crisi di valori, grazie 

ai frequenti mutamenti apportati, nel sentire comune, dalle grandi 

rivoluzioni di una modernità impaziente e famelica di senso. In tal modo, 

secondo la felice intuizione di Giovanni XXIII, il concilio avrebbe risposto 

 

povertà”. Qualcosa di simile ha rilevato Alessandro Barbero, in chiusura di un suo felice 

saggio di ricapitolazione semiotica recente delle fonti francescane, collocando la figura 

dominante del processo nell’atto di marcare un più ampio contesto evolutivo nella 

civiltà occidentale: col suggerire, cioè, “che quando il cardinale Bergoglio venne eletto 

papa scelse di chiamarsi Francesco, sapendo benissimo che quella scelta sarebbe bastata 

da sola per annunciare una nuova era nel governo della Chiesa”(cfr. A. BARBERO, San 

Francesco, Laterza, Bari, 2025, p. 328). Tutto ciò, ben si intende, in una prospettiva di 

cattolicesimo globale, che ne ricomprenda i fronti di avanzamento, e di recupero perfino 

tumultuoso, accanto a quelli di innegabile, prudenziale riserbo in attesa di più espliciti 

orientamenti sinodali (ed è a prescindere da questi che, in un’ottica decisamente 

ristretta, e ideologicamente confusa, mi pare si chiuda tenacemente M. MARZANO, La 

chiesa immobile, cit., passim). 



 

138 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 13 del 2025        ISSN 1971- 8543 

alla necessità insopprimibile di una migliore comunicazione della fede in 

un universo secolarizzato, ma senza innovazioni nella dottrina. 

Un’ottica del genere, sottratta allo scrupolo di ogni sospetto 

poliziesco, se non di un apodittico rifiuto anatemizzante del diverso, 

avrebbe forse potuto offrire sulla realtà circostante uno sguardo libero 

dalla stretta osservanza del precedente, sul campo di osservazione dando 

spazio a una visione sghemba, foriera di indicazioni creative utili a 

illuminare l’oggetto nella piena sfericità del suo sviluppo. Al tempo 

stesso, da ciò sarebbe risaltato meglio quanto - di un pur glorioso passato 

- meritasse di ottenere spazio in una visione contestuale di altri mondi 

confessionali di pari dignità, quando disponibili a entrare in sincero, 

proficuo dialogo col mondo cristiano31.  

Tanto i loro predecessori si erano mostrati sensibili ai profili non 

solo culturali della mondializzazione del cattolicesimo, quanto la pur 

affiatata diarchia Wojtyla-Ratzinger ebbe a cuore una diacronica 

centralità europea (e forse mitteleuropea) fin dalla quasi maniacale 

sopravvalutazione dello scisma lefebvrista, insignificante sullo sfondo 

del brutale confronto in atto tra le superpotenze, e non solo. A fronte, il 

problema mondiale del consolidarsi di un fronte esteso e variegato di 

discussione teologica ’da sinistra’ venne per lo più rozzamente affrontato 

con drastiche misure disciplinari, senza instaurare tentativi di dialogo 

lontanamente paragonabili a quelli spesi sul versante opposto. Si sarebbe 

forse potuto dire, a un certo punto, che Roma stesse tornando ad affidarsi 

all’alleanza con poteri esterni - benché non fosse in vista alcun nuovo 

Napoleone III - mentre andava rafforzando all’interno un centralismo 

indiscreto, fondato sull’indiscussa sinergia tra il ruolo politico del papa 

e quello dottrinale del suo “grande inquisitore”: un’inedita sfida 

paradossale verso un fronte conciliare estremamente diviso, ma che 

l’imprevisto attacco finì poi per radunare, anziché per disperdere. 

Oltre tutto, la successione di Ratzinger a Wojtyla accentuò i tratti 

per così dire controversistici del personaggio; che si sentì forse non solo 

sospinto a rischiare la gaffe di Ratisbona (con cui stava rischiando di 

pregiudicare le sorti di un dialogo con l’Islam, intrapreso ad Assisi dal 

suo ben più accorto predecessore), ma deciso a entrare in puntigliosa 

polemica con l’impresa editoriale della così detta Scuola di Bologna, che 

 

31 Ipotesi che trovò conferma fin da un primo Incontro interreligioso in Assisi, 

convocato da papa Giovanni Paolo II nell’ottobre 1986, dopo assiduo impegno 

preparatorio a cura della comunità di S. Egidio. 



 

139 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 13 del 2025        ISSN 1971- 8543 

a tempo di record era riuscita ad approntare e pubblicare, col contributo 

di studiosi di fama internazionale, una poderosa, documentatissima 

Storia del concilio Vaticano II, in più volumi indicizzati; polemica, dalla 

quale pure gli convenne desistere, pago delle distinzioni tra “uso 

selvaggio” e non del Concilio, o di quella segnata dai di Lui sottili 

distinguo in termini (oltre tutto largamente opinabili) di scelta, nello 

studio di esso, di una chiave di continuità, o di rottura storico-teologica 

con la tradizione. Impostazione questa preclusiva, oltre tutto, per 

l’accendersi di condizioni minime di libero e aperto dialogo de iure 

condendo - fra i membri della Chiesa - in tema di politica del diritto.  

 

 

9 - Crescente restrizione del pubblico controllo sul dialogo dottrinale 

 

Proprio in funzione della finalità pastorale del Concilio, e in un quadro 

di favore per i diritti umani, si verificava una sorta di riassetto 

copernicano delle condizioni di espletamento dell’attività di placitazione 

veritativa dell’espressione del pensiero in materia teologica. Prima che al 

Giovanni Paolo II di Assisi, sembra qui comunque corretto riconoscere a 

Paolo VI una priorità nell’approfondimento di alcune intuizioni liberali 

di Giovanni XXIII; ove solo si ponga mente alle asserzioni, esternate da 

papa Montini un anno prima, nel corpo stesso del suo Motu proprio 

Integrae servandae, adottato per avviare una riforma del così detto 

Sant’Uffizio32, che fosse alfine adeguata al progresso di tempi.  

Tale mutamento connotava una situazione, che il papa così 

descriveva, in coerenza con premesse storiche ben precise:  
 

“ma poiché la carità esclude il timore (1Gv., 4, 18), alla difesa della 

fede ora si provvede meglio col promuovere la dottrina, in modo 

che, mentre si correggono gli errori e soavemente si richiamano al 

 

32 «Il 21 luglio 1542 il Nostro predecessore di f.m. Paolo III, con la costituzione 

apostolica Licet ab initio ha fondato la Sacra Congregazione dell’Inquisizione romana e 

universale, cui affidò come fine proprio il compito di perseguire le eresie e per 

conseguenza di reprimere i delitti contro la fede, di proibire i libri pericolosi etc… [   ] 

Nel 1908, poiché l’appellativo di Inquisizione Romana […] non era più rispondente alle 

circostanze del suo tempo, San Pio X con la costituzione Sapienti consilio lo mutò in 

“Congregazione del S. Offizio”». Decisioni tutte - a parer mio - politicamente forse 

opportune, ma pastoralmente indizio di sciagurato cedimento alla mentalità 

assolutistica d’una regalità priva ormai di agganci nel diritto naturale dei popoli, come 

a Dostoevskjii parve, non a torto, nella Leggenda del grande Inquisitore . 



 

140 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 13 del 2025        ISSN 1971- 8543 

bene gli erranti, gli araldi del vangelo riprendono nuove forze. 

Inoltre il progresso della cultura umana, la cui importanza nel 

campo religioso non deve essere trascurata, fa sì che i fedeli seguano 

con maggiore adesione ed amore le direttive della Chiesa, se, per 

quanto è possibile in materia di fede e di costumi, vengono loro fatti 

intendere con chiarezza i motivi delle definizioni e delle leggi”.  
 

Di conseguenza, mentre Paolo VI raccomandava legami di concerto 

opportuno con la Pontificia Commissione per gli studi biblici e con una 

costituenda Commissione di consultori di nomina pontificia, inclusi 

esperti tratti dal mondo universitario, Egli così dettava sia i limiti 

procedimentali, sia la duplice direzione del possibile intervento del 

Dicastero:  
 

“- esamina le nuove dottrine e le nuove opinioni in qualsiasi modo 

divulgate, promuove studi in questa materia e favorisce congressi 

di dotti; condanna quelle dottrine che risultino essere contrarie ai 

principi della fede, dopo aver tuttavia sentito il parere dei vescovi 

di quelle regioni, se hanno particolare attinenza alle questioni; 

- esamina con diligenza i libri che le vengono segnalati e, se sarà 

necessario, li condannerà, dopo aver tuttavia sentito l’autore, cui si 

darà la facoltà di difendersi, anche per iscritto, e non senza prima 

aver avvertito l’ordinario”.  
 

Purtroppo, questa lettura pacificata di un momento ineliminabile 

in ogni serio dissidio interno a un gruppo umano - espressione di 

consapevolezza nascente dell’emergere di un diritto fondamentale fino 

allora ignorato - cedeva di nuovo, ben presto, a toni di inconsueta 

drammaticità; dai quali emergeva l’esigenza di misure ben più 

fortemente afflittive a carico di un fenomeno sottovalutato nelle sue 

dimensioni dalle disposizioni del 1917, adottate a tutela della santità del 

sacramento della penitenza; e portato d’un tratto clamorosamente 

all’attenzione dei media da operazioni di polizia con misure clamorose di 

arresto, concluse con dure misure detentive irrogate da giudici minorili 

a carico di un numero inopinato di preti gay, incolpati fondatamente, di 

fronte alle Corti statali, di stupri su minore.  

Dopo una prima reazione di smarrimento, il sistema sanzionatorio 

canonico reagiva con la severità che l’emergenza esigeva, facendo 

inizialmente perno sulla sola norma caposaldo del can. 1387 del codice 

del 1983. Ne seguiva la constatazione della necessità di ricorrere a misure 

procedurali di urgenza, ricorrendo a una immediata mobilitazione delle 

attribuzioni disciplinari in materia, di competenza del Dicastero 



 

141 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 13 del 2025        ISSN 1971- 8543 

dottrinale: il quale procedeva alla contestazione degli addebiti - quando 

possibile - nell’esercizio febbrile delle competenze a esso ultimamente 

conferite, assegnando di solito valenza probatoria ai risultati 

dell’istruttoria espletata avanti al giudice statale, e così pervenendo 

all’applicazione quasi automatica, di solito, della pena edittale massima, 

cioè della decadenza dell’imputato dallo stato clericale. 

In una temperie siffatta, non poteva a lungo non rimanere 

penalizzato il versante riformista luminosamente individuato nella 

Integrae servandae; al cui pieno recupero - preceduto da un riassetto 

puramente tecnico dell’esistente nella Pastor bonus di Giovanni Paolo II - 

non a caso si affrettò a porre mano Francesco I; che, in tal modo, dava 

libero corso a una via d’uscita definitiva della riforma Montini dal lungo 

trascinamento - nel gorgo della questione degli abusi - verso un sensibile 

ritorno del dicastero all’antico stile di giustizia sommaria del suo passato 

postridentino. Con relativo pregiudizio, inizialmente senza rimedio, 

perfino della questione iuris divini del giusto esercizio - previo e pieno - 

del diritto di difesa degli imputati33, già a priori penalizzati dal trovarsi 

sottratta la garanzia formale consistente nel venire giudicati dal proprio 

giudice naturale diocesano34, in un contesto dal quale forse sarebbe stato 

possibile attendersi, talora, una qualche adeguata mitigazione equitativa 

della pena. 

 

33 Ci si riferisce qui alla primissima fase (decisamente approssimativa e selvaggia) di 

repressione disciplinare della massa di casi di abuso su minori, aggravati dal sacrilego 

utilizzo del sacramento della penitenza. Casi trattati spesso senza contraddittorio con 

gli imputati, talché molti di costoro appresero di essere stati ridotti allo stato laicale al 

momento della notifica della decisione definitiva del Dicastero. Ipotesi, questa, 

sanzionata di nullità insanabile nel can.1620, 7°, ma alla quale praticamente nessuno - 

nella situazione di sfiducia e di intimidazione abnorme, in cui vennero a trovarsi i 

malcapitati - ebbe animo di ricorrere, in difetto dell’esplicita facoltà di reclamo 

tardivamente poi introdotta, in un successivo decreto regolativo della procedura avanti 

al Dicastero. C’è da chiedersi però se, a sanatoria, gli interessati ormai fuori termine non 

possano accedere in perpetuo, per così dire, a un qualche utilizzo, almeno economico, 

del rimedio di una restitutio in integrum quanto meno informale (ma non simbolica, 

come l’oltraggiosa forma di elemosina entrata man mano nell’uso, a compenso della 

mostruosa violazione di un principio di diritto universalmente riconosciuto, fin dalla 

Magna Charta e dal concilio Lateranense IV). 
34 Eppure, l’idea canonica originaria dell’impossibilità di sottrarre al giudice naturale 

la cognizione dei reati si fondava decisamente proprio sul principio di pastoralità 

sacramentale del ruolo del vescovo, ben chiara ancora ai tempi di Innocenzo III; ma 

oggetto, in seguito, di deroghe, prima inconcepibili, a un principio già avvertito nella 

grande chiesa - ma pure al tempo di Paolo Sarpi - come post-apostolico. 



 

142 

Rivista telematica (https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese), fascicolo n. 13 del 2025        ISSN 1971- 8543 

Una volta, d’altronde, restituita la discussione sulle dottrine a 

dimensione consona alla dignità delle persone e alla carità loro dovuta, 

sarebbe lecito de iure condendo aspettarsi che cessi per sempre - d’ora in 

avanti - l’antica tendenza ad aggregare, alle competenze di un Istituto a 

sua volta restituito alla dignità di promuovere perfino - in sedi di 

adeguata terzietà - momenti incidentali di approfondimento delle 

questioni dottrinali dibattute, innaturali attribuzioni aggiuntive 

ordinarie di repressione criminale, politicamente casuali; così per giunta 

rischiando di avallare, a cascata, l’idea - del pari grossolanamente 

poliziesca, e dalla Integrae servandae altrove sdegnosamente ripudiata - 

che l’originalità del pensiero creativo possa mai, talvolta, costituire reato. 

 

 

 

 

 


