_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
4,

.i\! Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.'- dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

Piero Bellini
(emerito di Storia del Diritto canonico della Facolta di Giurisprudenza
dell’Universita di Roma “La Sapienza”)

MARE HIBERICUM
Considerazioni canonistiche sulla spartizione alessandrina
dell’Oceano Atlantico

SOMMARIO: Premessa - 1. Ratificazione pontificia della espansione atlantica
dei Potentati iberici: la Bolla Inter caetera di Papa Alessandro VI - 2.
Insufficienza, in fatto di vicende atlantiche, del potere eminente della Autorita
cesarea - 3. Intervento suppletorio della Autorita ecclesiastica: «Imperium in
tantum protenditur in quantum christianitas extenditur» - 4. Affinita e difformita
fra «negotium crucis» e «negotium barbarorum» - 5. Intendimento rigoristico del
teocratismo pontificio: il Papa «dominus et monarcha totius mundi»: conseguente
delegittimazione dei «principatus infidelium» - 6. La investitura pontificia tratta a
fondamento del «dominium Regum Hispaniae super indios» - 7. Contestazione,
all'inizio della Eta Moderna, del teocratismo pontificio - 8. Conseguente
contestazione politica e giuridica del fondamento ierocratico del dominato
coloniale iberico - 9. Necessita di riportare, non piu alla «auctoritas sacrata
pontificum», ma a una ragione di «ius humanumoy, il titolo fondante del dominato
coloniale iberico: il contributo determinante di Francisco de Vitoria - 10.
Consolidato encomio dell’opera del «sapientisimo Vitoria» - 11. Adesione del
Vitoria alla tesi aristotelico-tomistica della «naturalita» del fenomeno sociale:
«infidelitas non impedit quominus aliquis sit verus dominus» - 12. Incerta
applicazione del principio agli autoctoni di America in quanto giudicati inetti
«ad constituendam vel administrandam legitimam rempublicam»: resta comunque
negata la rappresentabilita delle loro terre come «res nullius», appropriabili «per
inventionem» o «per ocupationem» - 13. Ricorso del Vitoria a una ragione
acquisitiva fondata sul «ius bellicum»: conseguente rappresentazione degli
indios come «bellatores iniusti» - 14. Riferimento al «titulus naturalis societatis
et communicationis»: sua trasgressione per opera degli indios - 15. Riferimento al
«titulus religionis christianae propagandae» - 16. Colpevolizzazione degli
indigeni per il loro «impedire hispanos quominus libere annuntient evangelium» -
17. Opposizione del «titulus religionis christianae propagandae» agli altri
Principi cristiani - 18. Mandato missionario conferito in via esclusiva ai Principi
di Spagna: sua giustificazione in chiave di «convenientia ad finem spiritualem» -
19. Riferimento alla «ratio pacis» ad evitare intralci alla «conversio barbarorum» -
20. Contestazione della «divisio oceani» e della conseguente «divisio mundi -
Conclusione.

1 - Premessa

Si danno nella esperienza politica dei popoli accadimenti straordinari,
sin capaci di sovvertire il corso delle umane vicende, i quali [fondati



_ ’- Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

inizialmente su certi presupposti d’ordine formale e sostanziale] sono
poi stati accreditati — venuto frattanto trasformandosi il dominante
clima storico — d’una significazione politica-ideologica-giuridica
alquanto diversa (anzi discorde) da quella originaria. Tipico proprio il
caso sul quale ci si vuol ora trattenere. Parlo della spartizione
dell’Atlantico fra i Regni di Castiglia e Portogallo siccome formalizzata
in via ufficiale dalla Sede Apostolica di Roma al tempo delle scoperte
oltre oceaniche di Cristoforo Colombo e del concomitante compimento
del periplo dell’Africa. D'un tanto impressionante risultato [della
avvenuta acquisizione a proprio esclusivo beneficio di questa «divisio
oceani» capace di preludere a una «divisio mundi» di imponente portata
geo-politica] andava dato merito - anzitutto — alla iniziativa
ardimentosa delle due Corone iberiche: e al coraggio degli uomini
d’azione che se ne erano fatti esecutori risoluti. E quel merito spettava
alla saggezza politica [alla prudentia regnativa] che aveva suggerito alle
due Potenze concorrenti — non di irrigidirsi su posizioni di reciproca
chiusura — si piuttosto di addivenire con spirito pragmatico a una
avveduta soluzione transattiva: quale fu appunto quella conseguita
[nella logica spartitoria gia sperimentata con profitto a Arcagobes] col
Trattato di stabilizzazione stipulato a Tordesillas. Ma - sin dal suo
primo profilarsi — a questo intricato “affare atlantico” doveva attendere
ben anche la Sede Apostolica di Roma: la quale a sé rivendicava [nei
modi d’una prerogativa conferitale dalla indubitabile delibera di Dio] il
potere ierocratico di sanzionare “costitutivamente” la legittimita
formale della realta pubblica che veniva cosi determinandosi, e di
rendersi garante della sua stabilita nell’organico contesto della ecumene
teopolitica cattolica.

Parlo della intensa attivita di Curia [venutasi intrecciando con
fitti armeggii politici] che giustappunto presumeva di poter senz’altro
decretare («motu proprio»: «de nostra plena liberalitate») una sorta di
spartizione a taglio netto dell’Atlantico: compiuta con freddo rigore
topografico: «fabricando et construendo» [per dirla alla maniera di
Alessandro VI] «unam lineam a polo arctico ad polum antarcticum». Donde
una ripartizione delle zone d’esclusiva pertinenza di ciascun Reame:
cosi da assicurare alla Castiglia e al Portogallo 1’assoluto dominato sulle
«insulae» e sulle «terrae firmae» rispettivamente collocate al di 1a e al di
qua di quella linea divisoria. Né solo venivano assegnate le «insulae» e
le «terrae» gia scoperte [«inventae et detectae»] si anche quelle
«inveniendae et detegendae»: le «insulae» e le «terrae» ancora da
raggiungere. E cid la Sede romana stabiliva «de apostolicae potestatis
plenitudine»: «auctoritate Omnipotentis Dei, nobis in Petro concessa, ac
vicariatus lhesu, qua fungimur in terris». E non si restringeva a regolare il



_ ’- Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

reciproco condursi pubblicistico dei due Potentati iberici: ma [nel
“ratificare” 1'accomodamento diplomatico saputo raggiungere fra essi]
si anche presumeva di aver titolo eminente a imprimere un “valore
giuridico oggettivo” alle clausole convenute. Sanzionava la Sede
apostolica romana la “vincolativita” di quella soluzione negoziale -
non fra le sole Parti contraenti — ma rispetto alla generalita dei Principi
cristiani. E cio affermava [«sub excommunicationis latae sententiae poena»]
a carico di qualunque altra Potesta politica cristiana che si arbitrasse di
accedere a quei lontani territori senza un apposito permesso, e
pretendesse svolgervi una sua qualche attivita: «pro mercibus habendis,
vel quavis alia de causa». Sarebbe incappato - quell’incauto intruso —
nella «indignatio Omnipotentis»: e nella «indignatio beatorum Petri et Pauli
apostolorum eius».

E - per i tempi — questa sanzione pontificia [secondo moduli
protocollari ancora diffusamente condivisi] era l'avallo di piu
prestigiosa dignita formale al quale potessero aspirare Nazioni di
ossequente ortodossia cattolica. Sicché proprio sul detto presupposto
[proprio sul dato ufficiale d'una tanto pregnante investitura: tale da
investire «in feudum perpetuum» la «iurisdictio omnimodo temporalis» di
spettanza delle due Corone e tale da renderne intoccabile I’ «imperium
merum et mixtum»] dovevano far leva le prime teorizzazioni
sistematiche della pubblicistica di Palazzo: da subito chiamata a offrire
I’alto suffragio della Scienza alle ferme ragioni del Potere. Per6 doveva
anche succedere [del che non sempre si tiene il giusto conto] che il titolo
legale del nuovo stabilimento pubblicistico — proprio perché legato nel
suo fieri alla «costitutivita formale d’un intervento pontificio» — non
fosse poi in grado di sottrarsi al contraccolpo delle grandi mutazioni
storiche che di li a qualche anno dovevano segnare in Occidente il
tempestoso avvio della Eta moderna. Parlo soprattutto [lo si intende]
del «ridimensionamento della Autorita papale» che doveva fatalmente
conseguire alla fervente restauratio ecclesize propugnata — proprio in
chiave di perentoria contestazione anti-romana - dai movimenti
spirituali riformistici, robustamente sostenuti dai Potentati secolari che
presero presto a condividerne la causa. Parlo perd anche del
mutamento profondo - rispetto al processo espansivo d’oltre mare
delle Nazioni iberiche — che era inevitabile si desse nel modo di
atteggiarsi delle altre Potenze occidentali. Queste [rimaste in buona
sostanza indifferenti ai cimenti delle due marinerie sin tanto che a
premiarli non erano ancora intervenuti risultati di tangibile evidenza]
non altrettanta incuranza potevano piu avere da che prese invece a
palesarsi a tutto tondo come ormai I’Atlantico si avviasse a diventare il



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
4,

.i\! Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.'- dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

baricentro (nevralgico) della politica mondiale e della economia
mondiale.

1 - Ratificazione pontificia della espansione atlantica dei Potentati
iberici: la Bolla Inter caetera di Papa Alessandro VI

Da tempo - con indomita energia — s’erano impegnati i Regni iberici
nel programma militare e politico di strappare ai Saraceni la
supremazia sul mare oceanum. E in fine essi erano riusciti nell’'impresa:
sino a scancellare dall’Atlantico la presenza marinara islamica. Era stato
segnatamente il Portogallo [a fronte delle iniziative soprattutto
mediterranee del Regno di Aragona, e a fronte della saltuarieta di
intraprendenza atlantica del Regno di Castiglia] a perseguire - con
fermezza — una organica politica oceanica. Suo proposito sottrarsi —
nelle negoziazioni con 1’Oriente — a i proibitivi ostacoli che provenivano
ai mercanti lusitani, non solo dai residui privilegi commerciali dei quali
seguitavano a godere le Repubbliche marinare italiane, si anche dal
pesante espandersi del dominato ottomano. Sicché [mentre gli
Aragonesi si trovavano impegnati a misurarsi con i loro antagonisti
cristiani occidentali, e con i Turchi] i Portoghesi — nel proposito di
eludere l'impervia strettoia mediterranea — s’erano andati cimentando
nella impresa (grandiosa e tremendamente ardua) di raggiungere per
altra via i ricchi mercati del remoto Oriente: girando addirittura attorno
all’Africa. Essi cosi si proponevano - fra asperita infinite — d’aprire
nuove rotte commerciali: e si adopravano di presidiarne la percorribilita
e la sicurezza mediante tutto un composito apparato di scali mercantili
e di stazioni militari. E s’era dato [per quanto qui preme rilevare] che a
accreditare questa politica espansiva fosse invocata — e volta per volta
intervenisse — una solerte “ratificazione pontificia”: considerata [per
tradizione costantissima] come un “momento integrativo” della politica
estera — e della stessa politica interna — dei Potentati iberici. Naturale
che questa alta convalida [richiesta e ricevuta pili e pit1 volte nel passato
rispetto a imprese e acquisti transmarini di molto minore consistenza] a
piu forte motivo fosse ambita nel momento nel quale finalmente
prendevano ad arridere agli sforzi marinari dei due Regni prospettive
segnatamente promettentil.

1 Era un che di rispondente agli sperimentati paradigmi della politica atlantica
seguita per secoli dalle Potenze iberiche il fatto che - a legittimazione pubblicistica
delle rispettive acquisizioni oltre marine — intervenisse una eminente sanzione
pontificia. S’era avuto un simile intervento — su sollecitazione della Corte di Toledo —
in fatto di occupazione castigliana delle Insulae fortunatae. E s’era avuto - su
sollecitazione stavolta di Lisbona — in molteplici occasioni: quanto all’acquisto



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
4

o
i\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
oN=

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

Naturale - del pari — [stando alla prassi ierocratica romana e
alla sua logica: e stando a come gli stessi Portoghesi avevano interesse a
colorare le proprie intraprese d’oltre mare] che quella sovrintendenza
pontificia si modellasse sugli sperimentati paradigmi del «negotium
crucis» quali energicamente praticati contro i sarraceni [«qui ipsi retinent
sepulchrum domini Iesu Christi»] e successivamente contro i turcae dalla
ferocia leggendaria. Era difatti contro Principi infedeli negatori del
«nomen Christi sacratissimum» [ed era contro Popoli infedeli] che si
indirizzava - non gia la cupidigia — ma la sollecitudine apostolica dei
Governanti Lusitani: di pitu sotto l'insegna d’Ordini monastici. Non
I'«auri fames» [si diceva] ma 1'«amor propagandi fidem» guidava il
prodigarsi di quei Principi. Restava come riposto fra le quinte il gretto
tornaconto mercantesco dei trafficanti portoghesi: e rimanevano coperte
le ambizioni temporalistiche della “Dinastia degli Aviz”: fatta di Re [ci
si teneva a rimarcarlo] che «agivano da Re» ben al la dei litorali
atlantici: «et cis et ultra africanum mare». Veniva al proscenio — viceversa
— un interesse pili propriamente religioso: al quale — per secoli — s’era

lusitano di Madeira, delle Isole di Capo Verde, delle Azzorre, e quanto agli svariati
stanziamenti sulle coste occidentali d’Africa. La stessa pace del 1478 [che, a
conclusione d'una imbrogliata vertenza successoria, vedeva ciascuno dei Casati in
lizza rinunciare alle pretese dinastiche accampate contro 1’altro] quella stessa pace era
poi stata formalmente ratificata dalla Santa Sede, fattasi garante di questa prima
spartizione “latitudinaria” dell’Atlantico: fissata - con qualche opportuno
aggiustamento — lungo una fascia parallela ricompresa fra Canarie e Azzorre.
Naturale allora che gli esiti segnatamente promettenti della avventura marinara di
Colombo spingessero la Corona di Castiglia a procacciarsi [contro le rimostranze
portoghesi] I'ambito riconoscimento pontificio del suo buon diritto: a cid¢ invogliata
anche dal fatto della presenza a Roma (e che presenza!) d'un Papa di origini spagnole
e simpatie spagnole: bisognoso — per giunta — di volenterose malleverie politiche a
sostegno delle proprie ambizioni di famiglia. Di qui [gia prima della seconda
spedizione di Colombo] linterposizione autoritativa di Rodrigo Borgia, Papa
Alessandro VI: concretatasi in una fitta sequela di interventi favorevoli alle ragioni di
Toledo, culminati nella spartizione “longitudinale” [da Polo a Polo] della Bolla
celeberrima Inter caetera qual integrata da provvedimenti immediatamente successivi:
tali [se interpretati alla maniera castigliana] da metter in questione gli inveterati
privilegi lusitani. Inevitabile — percio — che [contro un si smaccato privilegiamento
degli interessi dei suoi competitori] energicamente insorgesse il Portogallo: con 1'esito
finale (stabilizzatore) d'una lungimirante transazione diplomatica di comune
convenienza. Con essa [col trattato firmato appunto a Tordesillas il 7 giugno del '94] il
Portogallo otteneva lo spostamento a suo vantaggio della raya, quale fabricata e
constructa da Papa Borgia, e la riconferma al tempo stesso dei propri diritti di esclusiva
nell’area meridionale dell’Atlantico: riconoscendo - d’altro verso — le prerogative
castigliane occidentali decretate dall’Inter caetera. Erano ritocchi alla deliberazione
pontificia bensi concordati dai Governi ma ratificati poi pur essi dalla autorita
eminente della Prima Sede.



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
4

o
i\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
oN=

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

giustappunto richiamata (e proprio in Occidente prima ancora che in
Oriente) la esperienza del «bellum perpetuum contra infideles». Si
ravvisava in questa fattiva sollecitudine guerresca il caso tipico
[“esemplare”] di «bellum iustum»: di «bellum honestum et meritorium»:
addirittura «a Deo imperatum»2.

Era intrapresa bellica alla quale si reputava di poter affidare a
giusto titolo la preservazione della fede cristiana dei popoli cristiani
oppressi dalla empieta invadente dei Principi infedeli e dei Popoli
infedeli: e alla quale —di piti — si reputava di poter commettere 1'ufficio
(ancorché indiretto) di consentire e di promuovere la
«evangelizzazione» di quegli stessi Principi e quegli stessi Popoli. Era il
fattore programmatico [ricco di coinvolgenti suggestioni mistiche:
capace di far presa sulla coscienza degli uomini, oltre che sulla loro
convenienza] su cui faceva maggior conto lo zelo missionario della
Chiesa romana: teso a imprimere fervida carica dinamica all’assioma
pubblicistico della «universalita della ecumene teopolitica cattolica»3.

2 Non discutibile —nel caso — il fatto interioristico della «recta intentio bellandi»: la
quale poteva ben essere presunta in schietti Soldati della Fede che votavano i propri
umani patimenti a sempiterna gloria del Signore. Magnanimo il fine che li guida:
pietose le lor armi. Neppure poteva nascere questione sulla nobilta oggettiva della
«causa bellandi». Si trattava di combattere «pro wveritate fidei»: «pro defensione
christianorum». E si trattava di estendere il Regno di Dio in terra: di «dilatare rem
publicam in qua Deum coli conspicimus». C'era — di pitt — da insistere in questa opera
espansiva [parallela al compito messianico della propagazione della fede] sino a
propagarla dappertutto: «quatenus Christi nomen per subditas gentes circumquaque
discurreret». A giustificazione di questa «guerra doverosa» valeva [tradita dal Monaco
Graziano] l’antica impostazione agostiniana: «quisquis christianus iniquum non
persequitur, Christi est inimicus». E tale intransigenza di Agostino [assunta a primo
puntello teologico-morale della tesi «quod mali sint cogendi ad bonum»] a penetrare di sé
I'intero sistema pubblicistico del ius bellicum christianum. [Citt. dal cap. 8 omni timore,
Ca. 23, qu. 8, da Leone IV; dal cap. 49 si non, Ca. 23, qu. 4, da Gregorio Magno; dal cap.
52 quisquis, Ca. 23, qu. 4, da Agostino]. Senza dire che la stessa sacralizzazione
islamica della guerra contro i nemici di Allah doveva rivelarsi si suadente da indurre
come di riflesso una “contro-sacralizzazione” - se puo dirsi — della resistenza armata
[vista anch’essa come un «bellum sanctum»] cui per sua parte era chiamata la
Christianitas. Tant’e che un Papa pugnace — quale fu Leone IV — arriva sin proprio a
impadronirsi d’'uno dei temi ideali dell’aborrito antagonista, assicurando 1’eterna
salute a quanti per la Fede dovessero cadere combattendo: «novit enim Omnipotens, si
quilibet vestrorum morietur <...> ideo ab eo caeleste praemium consequetur», cap. omni
timore, cit..

3 Vero che [a dispetto degli innumerevoli conflitti che sconvolgevano ogni giorno
I'esperienza pubblica del tempo] il “privilegiamento della pace” rappresentava un
punto fermo della teologia politica della eta intermedia. Anche perd vero che quel
postulato pubblicistico aveva un suo rilievo essenzialmente interno all’ordinamento
generale della christianitas catholica. Ci si appellava di continuo a una specifica istanza
di “sodalitas”: finalizzata [si diceva] ad un progetto di serena coesistenza e di fattiva



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

¢
o

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

2 — Insufficienza, in fatto di vicende atlantiche, del potere eminente
della Autorita cesarea

D’un simile disegno espansionistico non si faceva interprete efficace [né
poteva] la Autorita eminente dell'Impero: d'un Impero “Sacro” e
“Romano”, bensi ammantato d’un arcano alone carismatico [siccome
provvidenzialmente ordinato da Dio stesso a primo e a pitt robusto
fattore unificante del corpus christianorum] e non di meno mai riuscito a
far valere in via effettuale questa sua propria egemonia: e fattosi — col
tempo — viepili propenso come a chiudersi in se stesso: mirando
[diremmo] piuttosto a conservare quanto gli riusciva delle prerogative
cesaree d'una volta che non a tradurre in atto i moduli universalistici
della prestigiosa “ideologia imperiale”. Si proclamava - si certo — la
spettanza alla persona publica di Cesare d'una «potestas super omnes reges»
e «super omnes nationes». Tutti i viventi — s’arrivava a dire — [«omnes qui
sunt sub sole»] «debent ei oboedire». Né ci si tratteneva dal soggiungere

cooperazione fra le gentes della Respublica sub Deo siccome giustappunto affratellate da
una stretta comunanza di fides e di civilitas. Ci si riprometteva — in chiave teopolitica —
di dar corpo a un edificante rapporto di “amicitia”. Nel che pero ci si appellava non a
una “concordia purchessia” [non a una “pax” qualsiasi: non altrimenti vista che quale
semplice appetito naturale dell'uomo, e quale prima condizione a che si possa fra gli
uomini instaurare una qualsiasi aggregazione stabile] si piuttosto a una “pax”
qualificata: la quale sappia farsi «pax christiana»: e sappia cosi assorgere [«secundum
dilectionem Dei et proximi»] a una pilt alta significazione religiosa. Dico d'una “pax”
raggiunta nella fede: nella pienezza della sudditanza a Dio Signore. Facile allora
intendere quanto mutasse una valutazione di tal genere le volte che non ci fosse pilt
tanto da difendere l'intima coesione del populus fidelis (non conta, lo ripeto, se
continuamente contraddetta in via di fatto) ma occorresse piuttosto custodire il
régimen christianum da minacce o da attentati provenienti dall’esterno. Si dava allora
nella pubblicistica ufficiale che il giudizio sulla guerra subisse come un brusco
ribaltamento di visuale: e questo giusto in nome della istanza associativa che si
assumeva presiedesse all’intima communio del Popolo di Dio. Pilt non era guardata la
“guerra” - in questi casi — come un “fatto negativo”: proibito di norma, o tollerato
come ratio extrema: comunque consentito entro limiti ristretti. Essa per contro era
promossa a “fatto positivo” [a fatto addirittura “meritorio”] in cid che - ribadendone
la identita verso l'esterno — veniva a corroborare l'assetto aggregativo del popolo
cristiano.

Di piti: proprio la presenza incombente d’un nemico esterno [dun «hostis sub ipsis
moenibus»:capace di esporre a rischio, nella medesima misura, tutte le sparse membra
del corpus christianorum] agiva da fattore potente — diciamo cosi “provvidenziale” —
di ricompattamento d'un simile organismo societario. Tanto che le Autorita cristiane
[quelle che pil1 tenevano a questo ambito risultato] potevano esserne tratte a tener
desta ed acuire, piuttosto che attenuare, la inquietudine sociale per quel “pericolo
comune”. Potevano esserne invogliate a creare i casus belli — e coltivarli — in luogo di
sfuggirli e stemperarli.



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

¢
o

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

che Cesare e dominus mundi in senso proprio: «vere et recte». Sicché [di
contro a una qualche altrui invadenza] ben egli potrebbe esercitare — se
solamente lo volesse — una fondata “revindica del mondo”: «si alius
teneret mundum, ipse imperator posset vindicare». Sennonché [ci0 detto e
ridetto pitt e pilt volte: col tono enfatico graduato alla gravita
dell’argomento] non potevano mancare - gli stessi legisti di parte
aulica — [pur tuttavia a contatto con la realta cruda del mondo] di
riscontrare de visu quanto poco quei loro principi altisonanti
rispondessero all’andamento concreto delle umane cose. Era
nell’ambito suo stesso [rispetto ai regna e alla nationes su cui accampava
con maggior immediatezza 1'alta manus di sua vantata pertinenza] era al
suo stesso interno che I'Impero romano-cristiano vedeva largamente e
fortemente contestata la “attualita” del suo potere. Si pensi alla
gagliarda resistenza dei Principati acefali che presumevano sconoscere
in radice una qualunque sudditanza a superiori Autorita mondane. Si
pensi alle ambizioni autonomistiche degli altri Potentati emergenti che
via via tendevano a tradurre la propria liberta politica in una
indipendenza anche giuridica. Non c’era pertanto da aspettarsi che a
Cesare [seriamente preoccupato di far salva la effettivita del suo
dominio sul «populus christianus sibi creditus»] stesse altrettanto a cuore
lo “status iuris” dei «populi extranei populo christiano»: gia stati per giunta
in varia parte extranei allo stesso populus romanus. Si poteva si dire in via
ideologica: «etiam gentiles sunt sub romano imperio». Al che pero
contraddiceva a fondo la crudezza dello status facti: e a questo era pur
forza accomodarsi. «Maior pars mundi» [come non prenderne atto!] «non
oboedit principi»*.

4 Colpisce la tenacia con la quale [benché di faccia a una realta per molteplici tratti
inconciliabile] la letteratura politica e giuridica della declinante eta di mezzo da a
vedere di ricorrere al dogma pubblicistico della centralita cesarea quale solennemente
sanzionato dalle antiche fonti pubblicistiche. Lo si gratificava — 1'Imperatore dei
Romani — delle intitolazioni piti solenni. Lo si diceva «dominus et monarcha totius
mundi», «princeps totius orbis in universo», «rex regum et omnium potentatuum». Lo si
accreditava — proprio in termini che oggi diremmo “geopolitici” — d'una «summa
potestas nullis circumclusa limitibus»: «imperat Caesar de iure in universa ditione quae
ascendentem videt et descendentem solem: e cid «ex utroque latere, id est meridie et
septentrione». Spesso — perd — [bisogna dirlo] non d’altro si trattava che di semplici
magnificazioni di carattere onorifico: diciamo cosi “protocollare”. Massima Autorita
politica terrena, I'Imperatore di Romani aveva pur titolo a fregiarsi dei piti sonori
appellativi. Mutavano le cose - viceversa — [e grandemente] quando pitt non si
restava nell’empireo delle formole ideologiche ma si prendeva a tener conto della
effettivita delle res actae. Significante allora constatare come i pubblicisti di parte aulica
[inclusi quelli piti corrivi a decantare la superlativita senza confronti del loro augusto
Principe] si accomodassero in effetti — quasi diremmo si arrendessero — alla
sconfortante evidenza dello “status facti”. Si poteva si guardare dagli Uomini di Corte



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

¢
o

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

Pero [se all'Imperatore dei Romani poco poteva interessare il
«modus sese gerendi cum deitate» dei popoli foranei] non altrettanta
indifferenza — verso quelle stesse genti — poteva essere nutrita dalla
ecclesia militans. A fronte della opaca remissivita cesarea, non poteva
non divergere [rispetto alle Nazioni non ancora incorporate nella
communitas fidelium] la considerazione degli Uomini di Chiesa: sensibili
— com’essi non potevano non essere — al mandato conclusivo del Cristo
Redentore: quello di «ire» e di «docere omnes gentes». Ne andava della
sorte escatologica d’una folta umanita non-battezzata. E non potevano i
praelati spirituales [né poteva la intellettualita di Curia] starsene
insensibili alla incombente militanza dei Principi infedeli: col cui
attivismo era inevitabile che la actuositas christiana venisse prima o poi a
contatto: che prima o poi venisse in urto. Né quei prelati e quegli
intellettuali potevano sentirsi disposti a ravvisare una significazione
non altro che “retorica” nella proposizione per la quale gli infedele gia
tuttavia son «membri virtuali» della Chiesa. Questi [i «non ancora
toccati dalla fede»] «sunt de ecclesia in potentia». E quindi quello venutosi
attestando era uno “status facti” al quale gli Uomini di Chiesa non si
potevano acquietare. Dico dei pitt zelanti fra di essi: dei piti volenterosi.
Proprio costoro erano quelli che di piu insistevano per una
«evangelizatio in omnes gentes»: per una «evangelizatio in omnes terras».
Essi erano quelli che di piti premevano a che I'Impero — per meritare il
titolo di “Sacro” — dismettesse i suoi sterili proponimenti difensivi: e [di
stretta conserva con la Chiesa] si desse a perseguire col dovuto zelo —
con la dovuta assiduita — una organica politica espansiva del corpus
christianorums.

a quelle marcate dissonanze [benché non proprio esigue] come a semplici “res facti”:
relegabili oltre i margini di quella che noi oggi chiameremmo la “realta giuridica”. Lo
si faceva sin anche con sussiego, respingendo quasi diremmo con fastidio quei vani
rilievi critici: «ad ista respondetur uno verbo: quod procedunt de facto». Sin anche si
credeva di poter ricorrere all’espediente di ricondurre quelle lamentate diversioni a
un atto di “auto-limitazione” dello stesso imperator romanorum: il quale [«licet posset
ommnes coercere»] & giusto lui — «sua sponte» — a voler porre un argine alla sconfinatezza
di quella sua propria signoria. Si giungeva addirittura a presentare le genti ostili alla
romanita-cristianita come indegne di ricevere le leggi: «non dignae legum laqueis
innodari». Senza dire della non esaltante prospettiva di praecepta imperatoris destinati a
restare «illusoria», o peggio a risultare «irrisa»: «quod esse non debet». Ma erano trovate
— tutte queste — [quanto che sia ingegnose: quanto si voglia confacenti al
conservatorismo prudenziale della pubblicistica di Corte] che rimanevano in
definitiva cio che erano: semplici artifizi tecnici.

5 Della “ecumenicita cattolica” i canonisti mostrano di avere una visione
segnatamente intensa. Sentono la sconfinatezza della ecclesia christiana in modo ben
pitl pieno di quanto non facciano vedere — in ordine all’imperium christianum — i loro
colleghi civilisti. Essi —1i canonisti — [quando parlano del Papa alla medesima maniera



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
4

o
i\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
oN=

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

3 — Intervento suppletorio della Autorita ecclesiastica: «Imperium in
tantum protenditur in quantum christianitas extenditur»

Giusto pertanto gli Uomini di Chiesa [legati com’erano allidea non
preteribile della «ministerialita provvidenziale dell’'Impero»: d'un
Impero finalizzato, per provvido disegno dello Spirito, a sussidio d"una
Verita santificante indirizzata «ad omnes»] giusto gli Uomini di Chiesa si
facevano patrocinatori - e patrocinatori fervorosi — = d'una
«attualizzazione pratica» della «autorita potenzialmente universale
dell'Imperatore dei Romani». Erano quegli Uomini [primo fra tutti il
Vescovo di Roma] a farsi propugnatori tenaci d'una espansione
dell'imperium christianum ben al di la dei termini spaziali del romanum
imperium d’antica memoria. Si voleva che stesse proprio a Cesare [nella
veste di «primus advocatus sanctae ecclesiae»] di corrispondere
“effectualiter” alle sollecitazioni di questa sua patrocinata: dandole
appunto modo - con l'assistenza dei pubblici apparati — di meglio
tradurre in atto «in partibus infidelium» la propria vantata potesta
messianica. Si voleva che stesse a lui [che stesse a Cesare] di fare della
potentia iuris di propria illimitata titolarita formale una potentia anche de
facto. Con cio all'Impero si veniva in definitiva ad assegnare come un
«confine mobile» precisamente dipendente dalle vicende espansive
della Chiesa. «Imperium romanum» — si finiva col sentenziare in questa
logica — «intantum protenditur in quantum christianitas extenditur».

dello Imperatore dei Romani: quando lo chiamano «dominus universalis totius mundi»,
oppure lo denominano «universalis monarcha totius populi christiani et de iure totius
mundi»] quando gli indirizzano tali impegnanti appellativi non intendono gia
gratificarlo d’un titolo onorifico di tono cerimoniale o poco piti. Vogliono proprio
esprimere una potenzialita viva e forte, protesa a tradursi nelle cose: a render attuale
—nelle cose — la cattolicita stessa della Chiesa, prosecutrice in terra dell’opera salvifica
del Verbo incarnato. Potevano supporre i civilisti [parafrasando una sentenza
dell’Apostolo] di poter dire degli estranei «modicum ad nos de illis qui foris sunt». Ma
[Uomini di Chiesa] i canonisti non potevano che opporre un risoluto «multum ad nos».
Valga l'insegnamento di Innocenzo: «ommnes autem, tam fideles quam infideles, oves sunt
Christi per creationem, licet non sint de ovili ecclesiae». Di qui la conseguenza «quod papa
super omnes habet iurisdictionem et potestatem, de iure licet non de facto». [Citt. dalla
Lectura dell’Ostiense, in cap. 8 quod super his, X, de voto et voti redemptione, 3, 34, e
dall’Apparatus di Innocenzo, in idem caput].

6 Su questo passo di Martino da Fano [dal Tractatus de brachio seu auxilio implorando
per iudicem ecclesiasticum] richiama 1’attenzione 1'Ullmann, Medieval papalism, London,
1948, p. 78, n. 1. Per le altre citazioni (tratte specialmente dal commento di Bartolo da
Sassoferrato alla lex hostes, de captivis, e alla estravagante ad reprimendam
dell'Imperatore Enrico VII e dal prooemium digestorum di Baldo degli Ubaldi) ci si

10



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

¢
o

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

Solo che - nella realta effettuale — [a fronte della colpevole
inerzia del “summus praelatus saecularis” preposto al populus christianus]
stava alla solerzia del “summus praelatus spiritualis” il sopperire a tanta
ignavia. «Imperium et sacerdotium», si diceva, «sunt ut frater et soror».
Questo il «principio solidaristico» ereditato dalla esperienza medievale
della «civitas-ecclesia». Per esso — se manca al proprio ufficio uno dei
due massimi centri di potere del régimen christianum — non c’e che da
contare sulla operosa sollecitudine dell’altro. Non concepibile
[intendiamoci] che fosse 1'Imperatore a surrogarsi all’occorrenza al
Papa, essendo questi portatore d'un proprio carisma sacerdotale
assolutamente non fungibile. Ben ammissibile — per contro — che fosse
il Papa a ovviare alle eventuali insufficienze della potesta cesarea. Anzi
— in proposito — la pubblicistica di Curia tendeva a accreditare il
Vescovo di Roma d'una «omnimoda potestas»: intesa  — non
semplicemente a “sopperire” alle carenze della Autorita imperiale — si
anche [«certis inspectis causis»] a “sostituirsi” ad essa al vertice formale
della «éadem societas» costituita dalla comunita cristiana complessiva. E
cio specialmente si imponeva nei confronti dei Potentati cattolici che si
accreditavano siccome «sibi principes». 1 quali [fieri della «acefalia»
saputa conquistarsi per proprio merito militare e politico] potevano
esser tratti da questa loro tracotanza a rigettare una qualsiasi
soggezione all’alta manus dell'Imperatore dei Romani; ma non potevano
ardire di sottrarsi alla omnimoda potestas del Vescovo di Roma: si certo
riferita — “per se” e “directe” — al regno degli spiritualia [dei caelestia] ma
non di meno capace — “per obliguum” — di imponenti ripercussioni in
temporalibus. E tal era proprio il caso dei grandi Potentati iberici: i quali
[nel mentre rigettavano con determinatezza e sin con sdegno le pretese
egemonistiche di Cesare] si davano premura - tuttavia — di professare

consenta rinviare al nostro L’Imperatore dei Romani e i popoli estranei al popolo romano, in
Sagqi di Storia della esperienza canonistica, Torino, 1991, pp. 71 ss.

Solo — d’altronde — in un contesto culturale quale quello della Respublica gentium
christianarum potevano trovare spiegazione talune tipiche espressioni d’impronta teo-
politica. Vien subito fatto di pensare al rapporto di stretta interazione fra “ratio
imperii” e “ratio ecclesine” [0 “ratio pontificis”] al quale la scienza giuridica della eta
intermedia (e non soltanto quella curialistica) dava spesso a vedere di ricorrere in
funzione unificante della ecumene romano-cristiana. Dei Potentati cristiani refrattari
alla Autorita imperiale si diceva, per esempio, secondo una formola ben nota, che
«saltem ratione pontificis subsunt romano imperio». Ma viene alla mente soprattutto la tesi
aulico-curiale che vede fra Impero e Chiesa una tanto pregnante comunanza di
fondamento etico e giuridico da arrivare a escludere al di fuori della ecclesia la
raffigurabilita medesima d’un imperium: se non di qualunque altra auctoritas. «Extra
ecclesiam» — si asseriva in un tal ordine di idee — «nullum imperium»: «nulla ordinata
potestas».

11



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

¢
o

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

ad ogni passo la propria incondizionata devozione alla Sede Apostolica
di Roma”.

Valeva in via istituzionale tale funzione suppletiva del Pontefice
all’interno della ecumene teopolitica cattolica intesa come una organica
unita comunitaria strutturata secondo cogenti moduli gerarchici.
«Contra illum qui superiorem non recognoscit», si sosteneva in questa
logica, «ad papam recurritur: quia non debet esse quis acephalus». Ma valeva
quella medesima supplenza anche in ragione della condotta di
spettanza dell’establishment cristiano rispetto ai popoli estranei al
popolo cristiano. E tale era proprio il caso della «militia propter fidem»
commessa dalla Sede Pontificia ai Potentati iberici: loro assegnata «de
apostolicae potestatis plenitudine».

4 - Affinita e difformita fra «negotium crucis» e «negotium
barbarorum»

Era in effetti alla maniera d’una autentica “crociata” [rimessa al fervore
missionario dei Principati iberici] che —dai tempi di Papa Alessandro II
e di Gregorio VII — s’era avviata [nel secolo undicesimo] la reconquista
contro i Moros. V'erano — certo — non irrilevanti differenze rispetto al
«negotium terrae sanctae» delle generazioni susseguenti. Cosi — nel caso
di questa “crociata cismarina” - [a differenza della “crociata
transmarina” quale ebbe poi a bandirla Papa Urbano] non era l'intero
Popolo cristiano ad essere mobilitato dal Vescovo di Roma per far
fronte comune contro un communis hostis: oppugnatore di tutta quanta
la Christianitas. Benché ricca di connotazioni spirituali e fascinanti
suggestioni mistiche [tali per sé da interessare, da coinvolgere, la
coscienza del popolo cristiano tutto intero] — la reconquista era (e

7 Con fierezza quei Principi guerrieri vantavano la propria indipendenza politica e
giuridica: il proprio «non habere ullum superiorem temporalem». I loro possedimenti essi
se li erano ripresi da sé soli: li avevano da sé cavati «ab hostium faucibus»: battendosi al
di fuori della giurisdizione residua dell’Impero: d'un Impero per giunta distratto in
altri affari. [C’era persino stato, nella Penisola, un Signore, baciato dalla fortuna
militare, che non s’era peritato di proclamarsi da sé solo «Imperatore di Toledo»]. E se
—in chiave pedagogica — potevano questi o quegli Uomini di Chiesa rimproverare ai
Regnanti ispanici la tracotanza sin peccaminosa che li traeva a rifiutare la debita
ubbidienza all'Imperatore dei Romani [a questo «princeps totius orbis» consacrato per
mano del Vicario di Dio in terra] non ne restava certo scancellata la “realta del fatto”.
Potevano si porsi — moralisti e canonisti — la questione teologico-morale «an mortaliter
peccent Hispaniae reges hanc subiectionem non recognoscentes». Ma non di meno quella
insubordinazione dei due Regni costituiva un «fatto storico concreto»: di tanto
impatto sostanziale da determinare una vistosa carenza operativa dell’ordinamento
generale del corpus christianorum, alla quale [“catholice” e quindi “canonice loquendo”]
stava proprio al Vescovo di Roma di mettere riparo.

12



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

¢
o

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

restava) “intrapresa iberica”: riguardante un circoscritto gruppo di
Potentati locali. Essa perd partecipava [ed & quanto qui preme far
notare] della medesima “finalita recuperatoria” («rivendicativa di terre
gia state cristiane») che poi doveva muovere alla volta dell’Oriente
I'impeto guerresco della pia militia Christi. [Tant’é che della reconquista
si diceva esser «consilium generale» 1'«aequare merito facientes guerram
istam et hyerosolimam»]. Ed essa condivideva l'obiettivo che sara poi
tipico del negotium crucis: non di procedere ad un riappropriamento
semplicemente materiale [politico-civile-economico] di quei perduti
territori, ma soprattutto di restituire a liberta cristiana le popolazioni
state frattanto soggiogate al prepotere dei «sectatores Machometi». Solo
che questa impostazione [se poteva suffragare in termini ideologici
cristiani I'impegno bellico contro i Moros di Spagna e del Nord Africa:
tanto da farne proprio un «bellum meritorium»: un «bellum iustum et
sanctum»] non poteva esser invocata con altrettanto affidamento nei casi
di nostro specifico interesse: a giustificazione val a dire di intraprese
militari di pit largo raggio, le quali tendevano stavolta a conquistare
territori mai stati romani, né stati mai cristiani: territori — per giunta —
mai tenuti da Potentati islamici, o comunque da Potenze avverse al
nomen christianum: abitati si invece da popolazioni autoctone, legate a
proprie devozioni parimenti autoctone?.

8 Vale d’altronde ricordare come questioni non lontane si ponessero rispetto alle
stesse esperienze del passato: tanto nel caso della reconquista, quanto nel caso della
recuperatio terrae sanctae. Nessun dubbio [ricordiamolo] che - nell'una e nell’altra
circostanza — l'azione militare cui si determinavano i Principi cattolici fosse
validamente suffragata da una «iusta causa» e da una «recta intentio bellandi».
Perplessita notevoli — per contro — [cui civilisti e canonisti non potevano sottrarsi] si
ponevano sotto il profilo della rispondenza d’una siffatta attivita guerresca a ragioni
di effettiva necessita, le quali valessero a toglierle il carattere [di per se stesso
censurabile] d"un «bellum voluntarium». Il popolo cristiano — nella specie — pili non si
adoprava a custodire i suoi confini: si piuttosto perseguiva finalita espansive. E la
liceita d'un tal agire [di questo «invadere terram quam infideles occupant»] era problema
al quale la scienza del diritto (e la teologia politica) non potevano restar indifferenti.
Destava perplessita non trascurabili la stessa lettera della decretazione pontificia [di
Papa Alessandro II: 1063] alla quale puo esser fatta risalire I'indizione della prima
Crociata di Occidente. Era lo stesso caput dispar della Compilazione grazianea [cap.
11, Ca. 23, qu. 8] a far consistere la ragione del trattamento bellico da riservare ai
Moros nella condotta aggressiva di costoro: «qui christianos persequuntur et ex urbibus et
propriis sedibus pellunt». Onde la glossa ordinaria canonistica credeva di dover
desumerne che andasse invece esclusa la liceita d'un attacco ai Saraceni le volte invece
che costoro se ne stessero tranquilli: «videtur ergo quod, si sarraceni non persequuntur
christianos, non possumus impetere eos». Ma poi [confortata dalla prassi] doveva
prevalere anche in dottrina (lo vedremo) la opposta tesi. Fara poi testo — dai primi
decenni del Trecento — un celebre consilium di Oldrado da Ponte [«an contra sarracenos
hispaniae sit bellum licitum»] destinato a molta fortuna in una infinita di circostanze. Fa

13



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

¢
o

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

Non potevano valere - rispetto a queste novelle realta umane —
le consuete ragioni [di stampo diciamo cosi “naturalistico”] adducibili a
giustificazione etico-giuridica d"una «legitima adhibitio armorum»: d’un
ricorso all’arme riportabile a una qualche plausibile figura di «bellum
recuperatorium» o «defensivum» o «punitivum». Arduo coonestare quella
esorbitante attivita guerresca al metro degli usitati schemi del ius
bellicum: per sé avversi alla figura d'un «bellum offensivum» o
«aggqressivum»: quale si da «si propter voluntatem et mnon propter
necessitatem pugnatur». Reclamava il «negotium barbarorum novi orbis quos
indos wulgo vocant» un peculiare titolo formale: espressivo d’una
«poziore istanza universalistica»: capace di trascendere i parametri
della consueta conflittualita fra gli ordinari Potentati. Reclamava
pertanto quel negotium una «fondazione ufficiale di corrispondente
elevatezza»: tale [nel contesto della «strutturazione organica-gerarchica
dello stabilimento teopolitico cattolico»] da ricondurre la detta azione
bellica alla interposizione formale (“autorizzatrice” o “ratificatrice”)
d’un legitimus superior dotato d'una «potesta sovra-eminente». E — nel
sistema — non poteva questo legitimus superior esser altri che il sommo
antistes spiritualis: come dire il Vescovo di Roma, «qui supremam manum
habet in ecclesia». Parlo d'un Papa non piu pago d'un «monarcato
semplicemente religioso», ma fattosi proclive [dai remoti tempi d'un
Gregorio IX e un Innocenzo IV, e poi d"un Bonifacio VIII] a reclamare e
a far valere un proprio «monarcato politico eminente»: una «auctoritas
totius orbis»: sovra-ordinata — quanto meno in thesi — a quella stessa
dell’Imperatore dei Romani®.

perno la disamina di Oldrado sulla liceita etica e giuridica d'una «guerra difensiva
condotta con metodi offensivi». C’¢ che [quand’anche non assalgono i Cristiani] i
Saraceni stanno pur sempre li — come in agguato — pronti a cogliere ogni propizia
occasione per scatenarsi all'improvviso. Il che — per giunta — [da per sicuro Oldrado]
risponde fedelmente alla ferinita nativa e odiosita di quei nemici della Fede. Essi
[come negarlo!] «pugnant contra omnes», ed «omnes pugnant contra eos» [Cons. n. 72 (13),
ed. Lugduni, 1550, f° 25].

9 Diremmo che la riflessione canonistica sullo stesso «negotium terrae sanctae»
[intervenuta in forma organica solo nei decenni di centro del Duecento: che pur
vedevano avviato il bellum sanctum su un china involutiva] non solo e non tanto fosse
indirizzata a offrire della Crociata transmarina una fondazione giuridica corretta, e
convincente, si anche fosse diretta - forse soprattutto — a ricavare da questa
specialissima vicenda del Popolo di Dio solide ragioni di sostegno delle pretese
egemoniche del Vescovo di Roma. C’era da dar risalto al ruolo protagonistico del
Papa: a ulteriore sostengo d’un pili vasto programma di riproposizione della civitas
christiana in chiave marcatamente “ierocratica”. Mai come nel caso del «bellum contra
inimicos fidei» al Papa era riuscito — con tanto tangibile evidenza — di accreditarsi a
«caput unum» del populus christianus erede e continuatore del populus romanus. Mai
come allora era rifulsa in universo la sua pienezza di poteri. C’e che il declino — quale

14



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

¢
o

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

Proprio nel nostro caso [proprio nel caso della espansione
transmarina iberica] succedeva che fosse un simile Monarca spirituale a
far valere le sue prerogative. Stavano precisamente a reclamarlo le
«ragioni d’ordine religioso» che si assumeva presiedessero alla impresa:
le quali [secondo la prospettazione formale che premeva darsene]
facevano premio se puo dirsi sulle concomitanti — meno commendevoli
— «ragioni d’ordine politico» o «d’ordine economico». Non potevano
non esser queste a dipendere da quelle: come dal principale dipende
l"accessorio.

5 — Intendimento rigoristico del teocratismo pontificio: il Papa
«dominus et monarcha totius mundi»: conseguente delegittimazione
dei «principatus infidelium»

A suffragare —in somma — quella assidua intromissione del Vescovo di
Roma nelle vicende iberiche e oceaniche era la stessa logica del
«teocratismo pontificio» siccome teorizzato per opera delle ali piu
“radicali” [quasi diremmo piu “aggressive”] della pubblicistica
ecclesiastica. “Teocratismo” divenuto difatti dominante in campo
curialistico: a dispetto dei non pochi affanni patiti dalla Prima Sede in
seguito alle intemperanze sfortunate di Papa Caetani. Dico della
pretensione del Pontefice di porsi [in nome della «vicaria Christi» di
propria vantata spettanza carismatica] siccome Monarca universale —
non del solo popolo cristiano — ma «in linea di diritto» di tutti gli
abitanti della terra: di tutti gli homines viatores, soggetti [ne abbiano o no
coscienza] a un non eludibile destino escatologico. E al Papa [secondo

«soggetto di storia» — della veneranda Autorita cesarea [sempre meno capace di
incidere davvero sul corso degli eventi collettivi] portava — nella logica teopolitica del
tempo — a trasferire alla Chiesa [alla persona del suo Capo] i poteri d’alta manus onde
presiedere dal vertice alla esperienza complessiva della «universa per mundum
christianitas»: anzi di tutto quanto il «régimen huius saeculi».

Era «auctoritate ecclesiae» [e non in forza d'un residuo «ius imperii»: per giunta non
configurabile in Oriente alla medesima maniera che nei territori occidentali della
respublica gentium christianarum] era in forza d’un autonomo potere spirituale (proprio
della Chiesa in quanto Chiesa) che il popolo cristiano era sollecitata a quella impresa
bellica. Tant'® che in essa si doveva giungere a vedere una riproposizione
ammodernata del «bellum publicum» d’un tempo: del «bellum populi romani»: del
«bellum romanum»: cosi denominato in quanto mosso da tutt'intero il “populus
romanus” - fattosi “populus christianus” — contro gli «hostes populi romani»: contro gli
«hostes publici» del tempo, quali rappresentati — nella novella temperie ierocratica —
dagli avversatori del nomen Christi. Si da cosi per certo [«planum est»] che cotanta
impresa «auctoritate fieri possit illius qui supremam manum habet in ecclesia <...> et qui est
vicarius Christi»: Ostiense, Lectura in cap. 13 excommunicamus, X, de haereticis, 5, 7, s.v.
accinxerint.

15



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

¢
o

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

tale tesi] quella «omnimoda potestas» si compete non solo «in rebus
spiritualibus» si anche «in rebus temporalibus»: quasi che a lui [«qui est
vicarius Jesu Christi»] non stia semplicemente di sovrintendere sotto una
stretta angolazione religiosa alle vicende civili e politiche [cosi da poter
giudicarne «spiritualiter»] ma spetti di poter anche vagliare
«temporaliter» 1'assieme dei negotia regni: non semplicemente valutandoli
nei loro “risvolti religiosi ed etici” [secondo la tradizionale
impostazione moderata] ma - «si expediat» — nella stessa loro
“ordinazione pratica”: “politica”. E questo tema [anticipato dal genio
irruente di Ildebrando, poi ripreso da autorevoli esponenti della
decretalistica dei primi decenni del Duecento] si presenta specialmente
elaborato - intorno alla meta del secolo — [in stretta chiave “cristo-
centrica” e quindi “petro-centrica”] dai due sommi Maestri di quella
feconda stagione canonistica. Dico di Sinibaldo de” Fieschi [canonista e
Papa] e dico di Enrico Bartolomei da Susa, Cardinal Ostiense: che &
quegli al cui “integrismo” [opposto a certo perdurante “moderatismo”
innocenziano] verra ascritta - dalla successiva pubblicistica — la
paternita della tesi ierocratica, destinata [sulla falsariga dei suggestivi
exploits di Papa Bonifacio] a ulteriori e piu drastiche elaborazioni
curialistichel.

10 Lo stesso Sinibaldo [Papa Innocenzo IV] riconosce assai solennemente essere il
Vescovo dell'Urbe - oltre che «Capo indiscusso della Chiesa cattolica romana» —
anche «Signore eminente di tutto il popolo cristiano»: anzi [a rigore] di «tutto quanto
il mondo». Egli non si trattiene dal fregiare il sommo Antistite apostolico del vistoso
appellativo di «universalis monarcha totius populi christiani et de iure totius mundi». E non
di meno & un fatto che Innocenzo [il quale, lo si noti, ha atteso al proprio compito
scientifico e ideologico prima della reviviscenza in Occidente della filosofia politica
aristotelica] da a vedere —nello specificare il suo pensiero — di voler come alleggerire
il peso d'una proclamazione di quella pregnante assolutezza: e cio rispetto non ai soli
Signori politici cristiani, ma agli stessi Signori non-cristiani. Ricorrono - in proposito
— [nella riflessione innocenziana] due concomitanti criteri informatori: 1'uno “de iure
divino naturali”, 'altro “de iure divino positivo”. Risponde il primo ai disegni del Dio-
Creatore biblico: il quale [se all’inizio ha voluto espletare di persona ogni potere sulla
terra] ha preferito poi lasciare agli uomini simili incombenze: e ha preferito lasciarle
«a tutti quanti gli uomini»: non «perché fedeli», ma «perché uomini»: «esseri forniti di
ragione». Egli I'ha fatto «non tantum pro fidelibus sed pro omni rationabili creatura». Di
qui la proposizione primaria innocenziana: «dominia possessiones et iurisdictiones licite
sine peccato possunt esse apud infideles». Come non pud non riconoscere, nell’ambito
della koine politica cattolica, che spetti ai Principi cattolici una “iurisdictio temporalis”
loro propria [che stia al loro velle e al loro posse esercitare secondo le rispettive istanze
di governo purché nel farlo essi non ledano la propria salute spirituale e non attentino
alla salute spirituale del popolo affidato al loro patronato] — cosi Innocenzo & tratto a
ammettere che una “vera iurisdictio” possano averla e possano impiegarla gli stessi
Principi infedeli. E cid non solo “de facto”, ma “de iure”: “de iure naturali” giustappunto.
Vero che c’e altresi da tener conto - nella economia della historia sacra — della

16



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

¢
o

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

E giustappunto il Cardinale Ostiense [«pater canonum», «stella ac
lumen lucidissimum decretorum»] a imprimere al Monarcato Petrino (nel
quale formalmente si trasmette la «regalita del Cristo») uno spessore
pubblicistico singolarmente denso: valevole rispetto a qual si voglia
Potentato politico terreno. Aberrantissimo [prossimo addirittura
all’eresia] l'ipotizzare — in seno alla christianitas — una «divisio
potestatum» fra «duo vicarii generales»: «unus in spiritualibus», «alius in
temporalibus». Riaffiora [rinvigorito nei suoi termini] il tema
organicistico dell’essere 1’ecclesia un «unum corpus»; e quindi dell’essere
assurdo concepire questo «unum corpus» [«quasi monstrum»] come
dotato di «duo capita». Ma ¢ tema che - nel pensiero dell’Ostiense —
acquista pitt spaziante rilevanza: per il suo contestare [siccome
dogmaticamente insostenibile] la compresenza - non pilt in seno
soltanto alla christianitas ma al genus humanum tutto quanto — d’una
pluralita di potestates per sé stanti. Tutte egli intende rapportarle a un
fons communis di poziore autorita: onde a tutte estende la “costitutivita”
della “investitura monocratica” di Pietro e dei suoi successori storici: ai
quali [«a domino»] & commesso «utrumgque gladium». Ne viene - in
somma — la collocazione formale subalterna [«sub-delegata respectu
Papae»] di qual si voglia Potesta terrena, in quanto «derivata a Deo
mediante Papa». Tanta - difatti — la “potenza rivoluzionaria” dello
adventus Christi [con quanto ne e seguito nella economia della historia
salvationis] da sovvertire in senso rigorosamente cristo-centrico [e
quindi, ripeto, petro-centrico] 'ordinamento pubblicistico della intera
umanita: con tanto perentorio impatto da rendere affatto inconcepibile
«intra ecclesiam» la “acefalia” di qual si voglia Autorita politica (fosse

subentrata «Regalita del Cristo»: al quale «data est omnis potestas in caelo et in terra». E
c’e da tener conto che il Cristo Redentore [«diligens pater familias»] saggiamente ha
reputato di lasciare quella «plena potestas super omnes» al Vicario «quem in terra
dimittebat». Sicché ne viene che [investito d'un tanto intensivo vicariato] il Papa si
trova insediato per cio stesso al vertice formale dell’ordinamento terreno complessivo:
ond’egli «potestatem habet non tam super christianos, sed etiam super omnes infideles». Solo
che [a dire di Innocenzo] questa “posizione egemonica del Papa” - quale la sua
efficacia de iure divino positivo rispetto ai Principi cristiani — non e tale da togliere
legittimita al potere temporale che de iure naturali si appartiene agli stessi Signori non-
cristiani. Se mai — rispetto a un eventuale Principe prevaricatore — varra [«si contra
naturam facit»: se ardisca trasgredire la lex naturae cui e soggetto] la “iurisdictio” del
Pontefice. Varra la sua “potestas”: capace di sancire in via autoritativa la
“delegittimazione” del Principe infedele, e di promuoverne in via autoritativa lo
“spodestamento” anche violento.

Drastica — per contro — la tesi dell’Ostiense: il quale [dopo aver ampiamente
riferito gli insegnanti del Maestro: sempre da lui elogiato con non studiato ossequio]
enuncia una sentenza risolutamente ierocratica: fondata per intero su considerazioni
“de iure divino positivo”: di stretta incidenza soprannaturalistica.

17



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

¢
o

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

pur quella di Cesare) e da rendere insieme inconcepibile «extra
ecclesiam» una qualunque «legitima potestas». Da denunciare pertanto a
piene lettere [di faccia alle superstiti riserve di Innocenzo] la totale
incapacita morale e giuridica dei Principi infedeli — proprio perché
“infedeli” — di farsi portatori d'una qualsiasi ragione di dominio,
pubblica o privata. «Mihi tamen videtur quod in adventu Christi omnis
honor et omnis principatus et omne dominium et omnis iurisdictio <...> omni
infideli subtracta fuerit et ad fideles translata». Sicché [in funzione d’una
simile subtractio e d’una simile translatio] la costitutivita della
interposizione autoritativa pontificia vien come “istituzionalizzata”
dall’Ostiense!l.

Muovono - in somma — i due Maestri [e Sinibaldo e Enrico] da
un medesimo principio: quello, dicevo, della spettanza al Dio
testamentario [al «Deus creator omnium», incarnatosi poi di mezzo agli
uomini] d'un “dominio totale” sulla interezza del creato: sulla
universalita degli esseri usciti di Sua mano. E fanno leva entrambi
sull’'ulteriore postulato [«de iure divino positivo»] della avvenuta
trasmissione di quella «plenissima potestas» alla Autorita Vicaria che il
Cristo Redentore ha voluto istituire in terris. Solo che [quanto al nostro
tema] la capacita intensiva d’'una siffatta investitura appare
rappresentata dal Canonista-Papa in termini meno rigorosamente
esclusivistici di quanto non faccia per sua parte il Cardinal Ostiense.

1 Comune ai due Maestri [malgrado le loro divergenze d’ordine dogmatico] la
preoccupazione prudenziale di non forzare pitt d’un tanto la traduzione in atto dei
rispettivi postulati. Cosi Innocenzo [nel suo elencare le trasgressioni dei Principi
infedeli meritevoli a suo dire d'una adeguata punizione, e nel rivendicare al Papa il
relativo potere-dovere di promuovere adeguati interventi punitivi] invita peraltro a
tener conto delle difficolta de facto che possono impedire codesta interpositio. Non
manca il Canonista-Papa di richiamarsi alle vendette sui popoli idolatri del Dio del
Vecchio Patto: per cui [data l'alta “esemplarita” di quei giudizi] reputa di poter
concludere: «non video quare papa, qui est vicarius Christi, hoc non possit et etiam debeat»;
per poi aggiungere perd subito appresso: «dummodo facultas adsit». Del pari il
Cardinale Ostiense [nel suo squalificare gli infedeli: nel proclamare senza meno
“indegni” di qual si voglia signoria quelli fra essi «qui nec potestatem ecclesiae romanae
nec dominium recognoscunt nec ei oboediunt», e nell’auspicare e reclamare il loro
annientamento «per bellum»] non altrettanto severo si dimostra verso gli «infideles in
pace degentes». Costoro possono ben esser “tollerati” dalla Chiesa: e [in forza di questa
permissivita ecclesiastica: di questo «privilegium»] possono valersi di titoli di dominio
(pubblici oltre che privati) anche su sudditi cristiani: «tales enim possunt habere
possessiones et colonos christianos et etiam iurisdictionem ex tolerantia ecclesiae». Stara poi ai
singoli accomodarsi prudentemente alle situazioni di subalternita che eventualmente
debbano subire: «et ubi christiani sub dominio infidelium habitant, quibus nec resistere
possunt, necesse est quod patientiam habeant et de facto ipsorum dominium recognoscant».
[Citt. dall’Apparatus di Innocenzo in cap. quod super his, cit; e dalla Lectura
dell’Ostiense in idem caput].

18



_ ’- Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

Giungono [e vero] I'uno e 1'altro alla stessa conclusione pratica: esser
lecito «invadere terram infidelium», esser lecito «eis tollere terram». Ma cio
Innocenzo fa per via traversa, I'Ostiense con tutta immediatezza.

6 — La investitura pontificia tratta a fondamento del «dominium
Regum Hispaniae super indios»

Proprio ai moduli di questa «plenissima potestas» [di questa «potestas
directa in temporalibus»: subentrata, nei consueti schemi didascalici della
pubblicistica post-classica, alla potestas non altro che «indirecta» d'un
Uguccione e dello stesso Innocenzo III] proprio a questo modello
ierocratico (capace ben anche di operare al di fuori del perimetro
geografico della respublica gentium christianarum) mostra in effetti
d’essersi informata la politica ecclesiastica di nostro specifico interesse.
E quanto precisamente s’era dato nel corso delle vicende atlantiche dei
secoli decimoquarto e quinto: e quanto s’era precisamente ripetuto nel
momento storico esaltante del descubrimiento castigliano del Nuovo
Mondo e del concomitante doppiaggio portoghese del promontorium
bonae spei. Giusto alla «suprema manus» pontificia [incurante delle
aspettative pubblicistiche dei Principi infedeli, meno ancora delle
aspettative privatistiche delle persone loro suddite] giusto a quella
potesta eminente davano a vedere d’essersi puntualmente richiamati i
Papi (da Clemente VI a Martino V e Eugenio IV, da Nicolo V a Callisto
ITI, a Sisto IV) ripetutamente intervenuti nelle faccende atlantiche. E a
quello stesso titolo [alla «auctoritas omnipotentis Dei nobis in beato Petro
concessa»] doveva ancor sempre richiamarsi Papa Borgia nel
celeberrimo intervento spartitorio. Segnatamente nitido [nei singoli
episodi] si rivelava l'intento curialistico di rimarcare a volta a volta la
«costitutivita formale della decretazione pontificia»: «donamus,
concedimus, assignamus»; «facimus, constituimus, deputamus»; «donamus,
concedimus, appropriamus». Valeva una siffatta impostazione [siccome
appunto accolta nei suoi termini formali dalla pit influente trattatistica
di Curia] a dare in thesi il massimo risalto alla posizione egemone del
Pontificato Romano. Dico della «maioritas papae», di buona memoria: la
quale [venutasi arricchendo, nei secoli propizi, di prerogative
pubblicistiche molteplici: poi messa alla prova da una incalzante catena
di vicissitudini penose] restava appannaggio maiestatico imponente al
quale il Papato seguitava a ambire come a proprio tesoro irrinunciabile.
E grandemente vi ambiva il Papato romano della Rinascenza: uscito

19



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

¢
o

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

vincente dalla estenuante crisi conciliare, preso da rinverdita ambizione
di grandezzal?.

Inevitabile — peraltro — che [a dispetto del sin urtante sfarzo del
Papato principesco del primo Cinquecento] la Sede Apostolica di Roma
scontasse — verso i grandi Potentati nazionali — la esorbitante
«politicizzazione dei suoi interessi e dei suoi compiti». Sempre meno
essa veniva a presentarsi nella veste religiosa di «Istituzione
universale», avente titolo alla ubbidienza devota dell’intero orbe
cristiano. Piti semplicemente compariva alla maniera d’«una delle
Signorie d’Italia»: e d'una Italia [va soggiunto] politicamente avviata
allo sfacelo. Del pari inevitabile che — verso i settori piti severi della
Cristianita europea — la Sede Apostolica scontasse gli eccessi di
«mondanizzazione paganeggiante» ai quali s’era appunto venuta
abbandonando. E questo concorso di fattori [come valse in larga misura
a suscitare la «protestatio luterana», a confermarla nei suoi temi, a
irrobustirla nelle aggregazioni anche politiche che le si andavano
formando attorno] cosi nocque alla prontezza di reazione della
ecclesialita romana: e nocque alla adeguatezza della risposta che essa
dovette dare ai molti severi addebiti che le venivano mossi d’ogni dove.
E questo in un ambiente [quello della componente cattolica d’Europa]
non proprio risoluto nei suoi convincimenti: spaccato com’era - per
aggiunta — da irriducibili antagonismi dinastici [resi sin astiosi da

12 Vale notare che [per quanto prospettata in termini teoreticamente piti decisi
rispetto alla classica dottrina della «potestas indirecta in temporalibus»] la nuova
concezione della «potestas directa» (quale avviata da Innocenzo e dall’Ostiense, e quale
ulteriormente elaborata fra Trecento e Quattrocento da un manipolo di probati auctores
toccati dalla lezione di Papa Bonifacio) pitt non trovava nella prassi — fattasi alquanto
ingrata per la Prima Sede — un concreto riscontro operativo: paragonabile alla azione
saputa esercitare in temporalibus [sia pure non altro che «indirecte»: «ratione peccaminis»
o «ratione scandali»] dai grandi Papi dell’aetas aurea della Chiesa neo-latina. S’era cosi
determinata - paradossalmente — come una sfasatura fra l'eccellenza della
«prospettazione ideologica del sistema curialistica» e la modestia della sua «realta
effettuale»: sicché poteva darsi che le enunciazioni di pitu drastica intonazione
ierocratica [benché predominanti nella cultura curialistica, e benché gratificate da un
diffuso assenso conformistico della politia catholica] restassero poi prive d'una effettiva
capacita di operazione. Poteva cioe accadere - in certe circostanze — che pill
propriamente rispondesse alle esigenze diplomatiche della Prima Sede un supporto
dottrinario non tanto informato al radicalismo curialistico del Cardinal Ostiense e dei
suoi continuatori quanto alla pitt moderata lettura innocenziana. Naturale percio che
le due tesi venissero costantemente ripensate — in termini dialettici — dalla successiva
pubblicistica ecclesiastica: rispettivamente dai teologi e dai giuristi pitt prudenti, e dai
teologi e giuristi di pilt avanzata vocazione ierocratica.

Tipica espressione d’'una intellettualita che oggi chiameremmo “organica”: attenta
ai risultati concreti delle idee] la pubblicistica ecclesiastica era pronta a giovarsi —a
volta a volta — [«pro tempore et pro re»] dell’'una o dell’altra impostazione.

20



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

¢
o

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

contrapposte  “personalizzazioni  cesaristiche”] ai quali -
improvvidamente — la Sede Apostolica di Roma non aveva mancato di
dar escald.

7 — Contestazione, all’inizio della Eta Moderna, del teocratismo
pontificio

Doveva avvenire — in questo trasformato clima pubblicistico — [come
per un bizzarro accidente] che la consacrazione pontificia delle
conquiste oltremarine iberiche - dall’essere, siccome nei propositi, il
«punto di forza di quegli stabilimenti coloniali» — rischiasse in fine di
risolversi nel «punto di debolezza» [nel locus minoris resistentiae] del
sistema. Tutto restava consegnato alla fortuna pubblicistica della

13 Partecipe della stretta visione ierocratica, sottesa alle interposizioni spartitorie
alessandrine, non poteva ovviamente non mostrarsi la pubblicistica di Corte, attenta al
tornaconto politico immediato dei Principi cattolici di Spagna. Naturale che le prime
trattazioni organiche specificamente deputate a giustificazione del «dominium regum
Hispaniae super indios» [quelle, del 1512, di Matias de Paz e di Juan Lépez de Palacios
Rubios] movessero — e l'una e l'altra — giusto dal postulato dogmatico illustrato dalla
pubblicistica di Curia: essere stato il Cristo Redentore, per propria determinazione
inappellabile, a trasferire a Pietro [a questo «vicarius generalis» da Lui lasciato in terris]
la plenitudo potestatis riferibile alla esperienza umana tutta intera. Sicché precisamente
a una siffatta Autorita vicaria - gratificata di tanta investitura — sta di attribuire
I'esercizio della iurisdictio ai Principi terreni che diano affidamento di potere e di saper
servirsene a superiore beneficio della Fede. “Costitutivo” - pertanto — lintervento
alessandrino: espressivo di questa «suprema manus» pontificia. Alla decretazione
pontificia debbono i Re cattolici la propria pienezza di potere sulle nuove terre: e in
essa trovano sanciti i criteri missionari ai quali dover informare il proprio ufficio. E
per decenni questa impostazione [diversamente calibrata nelle diverse circostanze] ha
fatto testo in scholis e in palacio: segnatamente idonea com’era a accreditare la ferrea
convinzione della Corte ispanica della indiscutibilita teologica-etica-politica-giuridica
del proprio dominato d’oltre oceano. Specialmente categorica [ancora alla meta del
secolo] la tesi del Democrates alter di Ginés de Sepulveda. Questi non si limita a vedere
non altrimenti realizzabile la “missione evangelizzatrice” della Chiesa «in ommnes
gentes» che previa la “sottomissione politica” dei popoli pagani: al che la Santa Sede
precisamente ha deputato i Principi cattolici di Spagna. In piu1 il Septilveda combina
questo “motivo sovrannaturalistico” con quello “naturalistico” [antropologico] della
«servilita nativa» e della «efferatezza» degli indigeni: non d’altro in grado — nella loro
barbarie animalesca — che d’essere debitamente governati dagli uomini di pit1 elevata
civilta e piti elevati sentimenti: capaci — essi si — d’essere liberi e d’essere morali.

Perd — quanta iniziale fortuna potesse loro arridere nei circoli aulici e curiali - sta
di fatto che queste prestigiose prospettazioni teoretiche [ legate com’erano con tutta
intrinsichezza a una visione organica, oggi diremmo “olistica”, della ecumene
teopolitica cattolica] non potevano poi non risentire il contraccolpo della crisi
profonda che - irreversibilmente — quella medesima visione veniva subendo nella
realta pubblica d’Europa.

21



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

¢
o

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

proposizione di principio dalla quale procedeva l'intera serie dei
conseguenti corollari. E quella eretta all’apice formale del sistema era —
nel suo radicalismo — proposizione ierocratica di troppo drastico
registro perché potesse ancora riscuotere successo in una tanto
impervia congiuntura: fattasi minacciosa per la Chiesa cattolica romana:
e in una tal misura da indurre alla prudenza le frange pit1 pensose della
intellettualita di Curia. Formatasi in tempi per Roma pit propizi — poi
precipitosamente peggiorati — quella proposizione pubblicistica [mai
definita in termini dogmatici puntuali; interpretata in modi ambigui;
vistosamente contraddetta, mille e mille volte, dalle miserie effettuali
d’una Chiesa lacerata da persistenti traversie] doveva restare — alla fin
fine — come un “luogo ricorrente” della vulgata canonistica:
tramandato in forme sempre pilt ripetitive: meno convinte, meno
convincenti. Restava la sua reiterazione un che di non lontano [nello
stylus curige] da un semplice rituale esornativo: addirittura adulatorio:
al quale andava - dai probati auctores — un ossequio diciamo cosi
“protocollare”: poco pitt che di maniera'4,

14 Naturale che [in questo non esaltante clima pubblicistico] fosse venuta via via
prendendo quota - sebbene ancora in via minoritaria — la tendenza dottrinaria a
ridimensionare per un qualche tratto gli schemi ierocratici della preminente
pubblicistica ecclesiastica. Non che giungesse - questo indirizzo moderato — a
riproporre senza meno gli insegnamenti [saputi sapientemente elaborare al tempo
loro dalla decretistica e dalla prima decretalistica] attenti a non debordare dalla
“economia della spiritualitd” cui propriamente ha da tenersi il compito ecclesiastico.
Non & che [in luogo di indulgere ai richiami della «potestas directa in temporalibus» di
pretesa spettanza del Pontefice: «rex et sacerdos secundum ordinem Melchisedech»] si
tornasse ai moduli della «potestas spiritualis tantum» di non discussa né discutibile
spettanza sacerdotale. Potestas — questa — limitata al solo “significato etico-religioso” e
“disciplinare” dei comportamenti umani, e pur rivelatasi capace nel passato [ai tempi
mettiamo d'un Alessandro III e d'un Innocenzo 1III, e dello stesso Papa Fieschi] di
agire assai efficacemente sulla realta temporale, inclusa la realta politica: di poter farlo
“di riflesso”: «indirecte et per consequentiam», secondo la formola tecnica del tempo. Ci
si ingegnava piuttosto di trovare come una «via media» fra le tesi in campo. E in merito
fa spicco la trattazione di Giovanni da Torquemada [«magister parisiensis», «doctor sacri
palatii», «universalis fidei defensor»] destinata — dalla meta del Quattrocento — a
diventare (per la sua chiarezza e per il prestigio del suo Autore) un punto di
riferimento di rigore della successiva pubblicistica. Da respingere i «duo dicendi modi
extremi» che si contendono il terreno: — non aver titolo il Pontefice «quod ad temporalia
se extendat»; — aver egli al contrario una «plena iurisdictio in toto orbe terrarum».
Proposta viceversa una “soluzione bilanciata”: la quale rifiuta bensi il dogma
ierocratico d’'un dominato papale universale «in rebus temporalibus», ma non nega la
legittimazione del Pontefice a «extendere se ad temporalia» quando intervenga a
imporglielo una non preteribile istanza del suo ufficio carismatico. Se non si pud
ascrivere al Pontefice una «iurisdictio plena in temporalibus», ben gli si deve riconoscere
[«si expediat»] la titolarita d'una «aliqua iurisdictio temporalis» da esercitare «aliquo
modo». Parla il Torquemada d’una iurisdictio non «ampla-plenaria-extensa» come si

22



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
4

o
i\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
oN=

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

Non era in somma in grado quella proposizione di prammatica
[cosi ridotta nella sua effettiva capacita d’operazione] di sostenere 1'urto
delle novelle concezioni pubblicistiche: tanto meno rispetto al nostro
tema. Si dava che [nel nuovo clima storico, quale veniva profilandosi] la
spartizione alessandrina - presa di mira sotto diverse prospettive —
fosse fatta segno di contestazioni di pit1 specie. Risentimento d’«ordine
politico» era quello delle Potenze cristiane non-iberiche che penalizzate
si sentivano dalla spartizione pontificia: se ne vedevano negata — per
gratuito atto di arbitrio — la facolta di far valere la propria presenza
militare e politica e economica in una smisurata area geografica. [E
tanto pitt cid0 preoccupava a voler intendere il sistema alla maniera
ispanica: nel senso che, girando attorno al globo, il meridiano divisorio
dell'Oceano Atlantico si ripresentasse nel Pacifico]. D’«ordine
spirituale» la reazione - carica di livore anti-romano — che vedeva la
severita spiritualistica dell’evangelismo riformistico esecrare 'empieta
d’una manovra [quale quella ratificata dalle bullae atlanticae] che sin
vistosamente rivelava una mescolanza inquinante di valori: dava
I'ingrato senso d’una ibrida “mistura simoniaca”, la quale non
secondava certo ma offendeva la «causa Christi» mettendola a
sostanziale servizio di grette avidita temporalistiche. «A Dio le anime, le
terre al Re»: colpiva la scelleratezza blasfema di codesto motto.

8 — Conseguente contestazione politica e giuridica del fondamento
ierocratico del dominato coloniale iberico

A offendere la dignita dei Regni cristiani non-iberici [e a ledere il loro
tornaconto] non era tanto il fatto che queste o quelle terre fossero
assegnate alla «plena et libera et omnimoda potestas» di Castigliani e
Portoghesi: i quali — dopo tutto — detti spazi se li erano meritamente
guadagnati con la loro bravura e con il loro ardire. Indignava (e
impensieriva) il fatto che a Castigliani e Portoghesi fossero ben anche
riservate — in monopolio — tutte le nuove terre che dovessero via via
venir raggiunte. Significava — per le altre Corone d'una Cristianita

vorrebbe dalla pubblicistica di pit1 ardita vocazione ierocratica, ma tale comunque da
rispondere  funzionalmente alle esigenze del compito ecclesiastico:
proporzionatamente a quanto esigono la «necessitas ecclesiae» e il «debitum pastoralis
officii in correctione peccatorum». Non ammissiible che tali distinte potesta «stare simul in
Papa» nella loro compiutezza: «secundum suam plenitudinem et universalitatem exercitii».
Neppure contestabile perd «quin in romano pontifice cum potestate spirituali concurrat
etiam temporalis: tanta quanta necessaria sit pro bono spirituali conservando». [Citt. dalla
Summa de ecclesia, cap. 113 de iurisdictione quam romanus pontifex habet in temporalibus, e
dal Commentarium in Decretum Gratiani, in cap.6 cum ad ventum, dist. 96].

23



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

¢
o

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

irrequieta — subire una discriminazione soffocante: mortificatrice della
maiestas della quale esse andavano orgogliose. Significava — per esse —
rimaner escluse da ogni legittima espansione in una «meta del mondo».
E viepiu feriva l'amor sui di quei Reami il fatto [mai presentatosi in
tanto imponenti dimensioni e con tanta capacita d’impatto pratico] che
a venir assoggettato a un dominio esclusivo fosse —non questa o quella
terra, non questo o quel braccio di mare, non questo o quel mare
circoscritto — ma lo stesso «mare altum»: quel «mare vastum» che - in
forza del ius naturae o del ius gentium — si opponeva appartenersi a tutti.
Non che la questione gia non si fosse presentata pitt e pitt volte in
precedenza. [Si pensi alla pretesa della Repubblica di Genova rispetto al
«mare ligusticum»; alla pretesa, specialmente dibattuta, della
Serenissima rispetto all’Adriatico: a questo «gulphum Venetiarum»; alla
pretesa della Sede apostolica romana sul «mare pontificium»: «a Monte
Argentario usque ad Terracinam». Si pensi — per allontanarci dal
Mediterraneo — al dominio ottomano sul Mar Nero; alle pretese
monopolistiche scandinave sui pescosi mari del Nord]. Notevole certo
la importanza di queste fattispecie: per nulla perd paragonabile alle
risultanze geo-politiche della decretazione alessandrina: la quale con
l'oceano divideva il globo, e agiva in via determinante non gia su
questo o quello specifico comparto sociale-politico-economico ma sulla
sorte di tutto quanto i mondo sin a quegli anni
conosciuto.[Principalmente preoccupava, quanto agli scacchieri
occidentali, la potenza marittima della Spagna politicamente unificata, e
preoccupava la sua collocazione strategica centrale, rispetto al minor
peso e alla piu defilata posizione operativa del Regno lusitano. Si
ribaltava invece la questione quanto al remoto Oriente: per via della
intollerabile invadenza dell'impero commerciale portoghese] 15.

15 Sul piano della prassi [quali i moventi effettivi del lor atteggiamento: fosse
questo dovuto a deferenza verso la auctoritas sacrata del Pontefice, fosse piuttosto da
attribuire allo strapotere delle flotte iberiche] & un fatto che — per parecchi decenni
successivi al descuprimiento — gli altri Potentati rivieraschi atlantici [parlo specialmente
del Regnum Franciae e parlo del Regnum Angliae] dovevano mostrare — dapprincipio —
di accomodarsi alla subita spartizione atlantica. Non che non si adoprassero anche
loro di far spazio ai rispettivi commerci transmarini: ma essi - per decenni -
dovevano cimentarsi nell'impresa lungo autonomi percorsi atlantici, tali da non
incrociare né intralciare le rotte rivendicate da Spagnoli e Portoghesi a proprio uso
esclusivo. Lo facevano puntando all’area settentrionale dell’Oceano, lasciata
“impregiudicata” se puo dirsi dalle decretazioni pontificie. Specialmente precoci le
spedizioni nord-atlantiche dei marinai di Bristol guidati dai Caboto. Di poco pil1 tarde
quelle francesi di Giovanni da Verrazzano e Jacques Cartier. Ne seguiva un
progressivo stanziamento [carico, va detto, di reciproco malanimo] di inglesi e di
francesi sulle coste settentrionali di quello che veniva ormai rivelandosi siccome un
nuovo immenso continente. E da queste Potenze non-iberiche [nellintento, pur in

24



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

¢
o

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

E se alle avvenute intromissioni pontificie i Potentati cristiani
concorrenti venivano viepiti opponendo la «incondizionatezza della
propria sovranita politica e giuridica» [sempre meno disposti, come
difatti si mostravano, a tollerare interferenze ab extra nella propria
azione di governo: fossero pur esse provenienti da una superlativa
Autorita sacerdotale] — a questa contestazione si aggiungevano
(segnatamente malevoli) gli strali antigerarchici dei polemisti
protestanti. Fedele al solo dato scritturale [avverso percio alla
Tradizione] non si tratteneva - il movimento riformistico — dal
rifiutare alle radici, con vivezza di emozione, la evangelicita del ceto
clericale, e soprattutto la evangelicita della «monarchia romanae ecclesiae»:
introdotti [si diceva] — e l'uno e l'altra — «contra rationem et scripturam»:
per atto di malo arbitrio storico. Né percido si trattenevano i
controversisti protestanti dal marchiare a fosche tinte qualunque
rivendicazione prelatizia d'un qualche potere egemone «circa
temporalia»: non ad altro attenta [si diceva] che a dar forma a un
arrogante - sin empio — «dominatus papalis et clericalis in reges et
principes». Giungeva la protestatio luterana a demonizzare brutalmente
I’Anticristo romano: e brutalmente giungeva a bollare d’infamia gli
espedienti satanici ai quali il “papo-cesarismo” non rifuggiva di
appigliarsi. E questa sconfessione religiosa [carica di pathos] concorreva
a imprimere una nota di ulteriore astiosita polemica su molti tratti della
stessa vertenza political®.

questo caso, di raggiungere 1'oceanum indicanum che si assumeva si stendesse lungo le
coste occidentali di quel novus mundus] ci si adoprava - strenuamente quanto
vanamente — di circumnavigare dall’alto il continente: cercando a nord-ovest il
“passaggio” che ci si attendeva portasse a quell’oceano: passaggio che — a sud-ovest —
la tenacia ardimentosa del portoghese Magellano [al servizio di Re Carlo V] doveva
scoprire e superare sin dal 1520.

Non aliena [gia dal primo Cinquecento] la politica atlantica francese da incursioni,
tuttavia sporadiche, nelle stesse aree geografiche di vantata esclusiva spagnola e
portoghese. Effetto — questo — del conflitto che doveva per pitt d'un quarantennio
vedere la Francia dei Valois opporsi in prima linea alla preponderanza asburgica in
Europa. Conlflitto poi ripreso dai Borbone e destinato a protrarsi sino alla estinzione
del ramo occidentale degli Asburgo. Attenta — per decenni — a non esorbitare da
questa linea programmatica doveva mostrarsi invece I'Inghilterra, sin tanto che legata
da vincoli politici [e da stretti rapporti dinastici] con gli Asburgo: quella medesima
Inghilterra che - nel tardo Cinquecento — [capovolgendo i propri schemi] doveva
invece rivelarsi I'avversario pitt determinato e il pitt potente della Monarchia hispanica
di Filippo II, divenuto frattanto anche Re del Portogallo.

16 Specialmente censurato - sotto un profilo spirituale — [e specialmente
censurabile per la rozza commistione cui indulgeva di sacro e di profano e per la sua
brutta ipocrisia] 'espediente del cosiddetto “requirimiento”: come dire del monito
solenne - indirizzato agli Indios dagli hispani nel venire con essi in relazione — di
convertirsi al Verbo e di sottomettersi al contempo alla sovranita d'un Re cristiano

25



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

¢
o

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

9 - Necessita di riportare, non piu alla «auctoritas sacrata
pontificum», ma a una ragione di «ius humanum», il titolo fondante
del dominato coloniale iberico: il contributo determinante di
Francisco de Vitoria

Agevole comprendere - sul piano di nostro specifico interesse — a
quale conclusione conducesse un tanto profondo mutamento della
realta politica e ideologica d’Europa. Chiaro —difatti — che [negata, per
I"'uno o l'altro verso, con 1'uno o l'altro tono, la «potestas omnimoda» del
Papa siccome titolo eminente cui poter ascrivere la «costitutivita della
interposizione alessandrina»] veniva meno — per cio stesso — il risultato
pubblicistico al quale detto intervento era ordinato. Caduto il postulato
ierocratico [de iure divino positivo] dell’avvenuta trasmissione al Primo
Apostolo della Regalita onnicomprensiva del Cristo Redentore — non
poteva non seguirne la illazione del non esser Pietro in grado [per il
tramite dei suoi Successori storici] di trasmettere validamente a
chicchessia diritti-pregorative-privilegi non rientranti nella sua capacita
dispositiva: «nemo quod suum non est concedere potest». [Quale il valore

d’oltre oceano pensoso del loro destino escatologico. Donde - per i barbari — la
gravosa alternativa o di accettare 1’accoppiata «salute spirituale-sudditanza politica»,
ad essi offerta dai conquistadores col loro bravo seguito di frailes e di obispos, o di subire
[respingendola] le giuste rimostranze di quegli incompresi missionari, i quali
potevano allora sentirsi autorizzati a infliggere ai riottosi e ai renitenti il non generoso
trattamento riservato dal ius bellicum agli iniusti bellatores. Si confaceva — una simile
maniera di procedere — tanto all'intendimento pili severo dello stabilimento sociale
pagano quanto a quello piti indulgente. Lo si poteva concepire — quel loro régimen
politicum — come una semplice res facti: tollerabile in via pratica, se le circostanze lo
consentano o addirittura lo consiglino: non pero le volte che intervenga una qualche
solida ragione dissuasiva: quale di certo & quella costituita dalla mala protervia di
pagani incaponiti a rimanersene pagani. Lo si poteva ben anche concepire quel regime
come una res iuris: bensi legittimata dal ius naturae, e tuttavia non pit assumibile per
valida quando intervenga a delegittimarla una qualche colpa meritevole di pena.

Affermato e praticato in sede pubblicistica, questo parallelismo
«evangelizzazione - colonizzazione» veniva del resto a riproporsi anche a livelli
gerarchici inferiori: in sede di organizzazione dominicale interna dei territori
conquistati: nel qual caso il munus apostolicum (volto alla conversione degli indigeni
e alla loro assistenza spirituale) era ripartito a grandi tratti fra gli esponenti pit
autorevoli della nuova classe coloniale iberica. Era precisamente in tale prospettiva
che I'encomendero — nell’ottenere in concessione vaste estensioni di terreno — era
tenuto a darsi cura del destino ultramondano di quanti vi avevano dimora: non
disdegnando frattanto di sfruttare il lavoro forzato dei titolari delle anime da trarre
in salvamento. Agli encomenderos [si diceva] - in tanto spetta il «ius ad tributum
indiorum» — in quanto si facciano premura della custodia personale e della umana
promozione degli indigeni.

26



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

¢
o

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

fra le Parti della ratificazione pontificia dell’accordo fra esse incorso,
questo pur tuttavia restava quel che era: restava un che di vincolante
per i soli contraenti: non altro, per i terzi, che “res inter alios acta”]. E
proprio questo processo involutivo [a me parrebbe] proprio questo
sgretolarsi della originaria fondazione formale del sistema spiega il
fatto d’una ardita rinuncia — per opera proprio d'un settore della pit
autorevole pubblicistica spagnola — a seguitare a prevalersi della
“ragione curialistica”: pur fatta valere con iattanza dai Teorici di Corte
nei primi decenni dello esperimento coloniale transatlantico: eretta [da
quegli Uomini di Scienza] a primario fondamento - a consacrazione
senza uguali — degli intangibili diritti della Corona di Toledo. Al
dogmatismo di costoro [«Dicunt quod summus pontifex est totius orbis
monarcha etiam temporalis: et per consequens potuit constituere hispaniarum
reges principes illorum barbarorum illarumgque regionum: et ita factum est»] a
questo assertorio richiamarsi alla superna “economia del Sacro” parve
opportuno (parve non solo”teologicamente” e “giuridicamente pit
corretto” ma “politicamente producente”) il sostituire un diverso
argomentare: non piu stavolta incardinato sul ius divinum positivum
[costitutivo in via specifica delle prerogative pontificie che si davano
per esercitate nella specie] si piuttosto ancorato al ius humanum: piu
precisamente a quella espressione del ius gentium [d'un ius gentium
diciamo cosi “mondanizzato”: risultante da un “tacito accordo
generale”: dal «consensus maioris partis totius orbis»] che si assume
costituita dal ius bellicum?”.

17 E un fatto che [anche per via delle mutate circostanze storiche] il tono cauteloso
— messo dalla dottrina moderata nella valutazione critica del teocratismo radicale —
doveva smorzarsi con il tempo: tanto da sfociare in fine in una contestazione ben piti
aspra. Sin astiosa quella di Francisco de Vitoria, prestigioso Magister salmantinus: il
quale marchia a lettere di fuoco '«error multorum iurisconsultorum, ut Archidianconi,
Panormitani, Sylvestris, et multorum aliorum, qui putant quod Papa est dominus orbis
proprie dominio temporali, et quod habet auctoritatem et iurisdictionem temporalem in toto
orbe supra omnes principes». Sferzante la stroncatura del buon Domenicano: «Hoc ego
non dubito esse manifeste falsum, cum tamen ipsi dicant esse manifeste verum». Giunge sin
anche il Nostro ad accusare di sfrontata piaggeria quegli insigni Dottori: tacciandoli di
mediocre doppiezza intellettuale. Dice del loro lavoro «esse merum commentum in
adulationem et assentationem pontificum». Lo considera «totum ficticium et sine quacumaque
probabilitate» come quello che non poggia su apprezzabili argomenti razionali o su
accettabili testimonianze scritturali, patristiche, teologiche. Severamente rampogna i
«glossatores iuris»: i quali «hoc dominium dederunt Papae cum ipsi essent pauperes rebus et
doctrina». Giudica poi non meramente «falsum» ma «ludibrio dignum» il voler seguitare
a richiamarsi alla Donazione [«si qua sit»] fatta a Silvestro Papa da Costantino
Imperatore. [Citt. dal De potestate ecclesiae prior, qu. 5 utrum potestas spiritualis sit supra
potestatem civilem, n. 2].

27



_ ’- Stato, Chiese e pluralismo confessionale
. \. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

E proprio a questa operazione [in apparenza “laicizzante”] e
legato — tutti sanno — il nome di Fra’” Francisco de Vitoria. Fu questo
insigne Pensatore [formatosi alla scuola canonistica e teologica di pit1
moderato orientamento: quella che, dalla prima meta del Quattrocento,
veniva guardando con fastidio alle forzature ierocratiche cui usava
abbandonarsi il compiacente assenso della piti parte dei probati auctores]
fu il Vitoria quegli che - dal terzo decennio del secolo seguente —
seppe imprimere suggestivo impulso a un ripensamento ab imis della
potestas omnimoda petrina. E seppe farlo fermamente [«intrepide»,
secondo l'apprezzamento di Ugo Grozio] spianando cosi il passo ai
successivi  svolgimenti (post-tridentini) della teologia politica
bellarminiana e suareziana. «Papa non est dominus civilis aut temporalis
totius orbis»; «potestas temporalis non dependet a Summo Pontifice sicut aliae
potestates spirituales»; «potestas civilis non est subiecta temporali Papae»; «in
papa nulla est potestas mere temporalis». Sono proposizioni — tutte queste
— [assieme ad altre dello stesso tono] sulle quali il Vitoria spende a
fondo il proprio ingegno: col proponimento ecclesiologico [che poi sara
pur quello di Roberto Bellarmino e di Francisco Sudrez] —non certo di
sminuire la auctoritas sacrata pontificum — si piuttosto di affrancarla da
superfetazioni ideologiche fattesi ingombranti, sin pregiudizievoli.
C’era in effetti da fornire [anche alla stregua dei recuperati
insegnamenti della canonistica pre-bonifaciana di “ispirazione
moderata”] una fondazione dogmatica-formale piu solida — diremmo
“pitt credibile” — a quanto tuttora era salvabile [«inspecta iniuria
temporum»] del dovizioso patrimonio di «prerogativae in sacris et
profanis» saputo accumulare dalla Prima Sede in anni per essa pilu
propizi. Quanto in particolare al nostro tema, la tesi del Vitoria [«Papa
nullam potestatem temporalem habet in barbaros istos, neque in alios
infideles»] esclude non solo il diretto potere del Pontefice di muover
guerra a questi increduli «si nolint recognoscere eum superiorem dominum»
ma la sua stessa legittimazione a trasferire ad altre Autorita terrene una
simigliante potesta che a lui non spetta. Di qui lo sforzo costruttivo che
il Nostro mette — con perspicuo zelo — nella delucidazione dottorale di
quali “altre ragioni” [non riportabili ai moduli formali d'una «donatio
domini» o d’una «donatio ecclesiae»] potessero esser tratte a suffragare —
sul piano della «relazionalita fra Potentati» — il buon diritto della
Spagna nella acquisizione e nel possesso e nello sfruttamento delle
colonie d’oltre oceano!8.

18 Pur svolgendo un discorso d’essenziale carattere giuridico — Francisco de Vitoria
ci tiene a proclamare in argomento la competenza culturale diciamo cosi
“istituzionale” del Teologo: d'un Teologo ancorché chiamato - nella specie — non
tanto a dipanare schiette questioni di coscienza, quanto a farsi indagatore e a farsi

28



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

¢
o

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

Precisamente a questo impegno il Monachus Salmanticae deve la
fama che suole collocarlo in prima linea fra i Padri fondatori del diritto
che poi si chiamera “internazionale”. La deve — quella sua reputazione
— proprio all’essersi proposto di affrontare in chiave di “diritto positivo
umano” tutta una catena di problemi [«quo iure venerint barbari in
ditionem hispanorum», «quid possint hispanorum principes erga illos in
temporalibus et civilibus»] che in precedenza — lo si & visto — fortemente
risentivano l'impatto di speciali determinazioni precettive di ius
divinum positivum. E certo quella del gran Domenicano & opera
intellettualmente assai cospicua: circondata [lo sappiamo] dalla

sconfinata ammirazione dei pit.
10 — Consolidato encomio dell’opera del «sapientisimo Vitoria»

Rappresenta la solennita di questo encomio un punto fermo [quasi,
diremmo, indubitato] della storiografia consolidata. E certo quella del
«sapientisimo Vitorin» € opera che lascia un segno forte in chi le si
avvicina con animo aperto. Di cid non pud mancare di dar atto una
qualunque disamina scientifica. Il che perd non toglie che altri
osservatori — per quanto li concerne — possono sentirsi non partecipi

promotore delle “soluzioni d’ordine legale” [e di “ordine politico”] umanamente
meglio rispondenti alle peculiarita del «propositum negotium barbarorum». Trattasi in
effetti di materia segnatamente delicata dal lato etico: contesta — per come in vero si
presenta — d'una pletora di incerti casi di coscienza: rispetto ai quali [tutti sanno] una
tranquillante soluzione non altrimenti puo essere raggiunta che affidando il proprio
modo di condursi alla sapienza e alla esperienza [alla “intermediazione calibrata”]
d’un valido «direttore spirituale». Riaffiora il tema [di derivazione tomistica] per cui
«in re dubia» nessuno pud presumere di promuovere a «lex» il proprio «arbitrium»: cosi
da «iudicare ex proprio sensu». Chi si picchi di poter procedere in tal modo non si
espone al semplice «periculum errandi», ma “pecca in atto” a causa di quella sua stessa
presunzione: «et hoc ipso errat». Di qui la competenza consultiva vincolante della
Chiesa: siccome esercitata da coloro ai quali la Chiesa commette un tal ufficio: «in
rebus dubiis tenetur quilibet consulere illis quos Ecclesia ad hoc constituit, quales sunt
praelati, praedicatores, confessores, divinae et humanae legis periti». [Citt. dal De Indis,
relectio prior, n. 8].

Vale del resto ricordare - in via pitt generale — come l'intera materia del ius
bellicum [d"un ius pur attinente a eventi profondamente radicati nella economia della
materialita] risulti rimessa - nella eta intermedia — alla riflessione non tanto della
pubblicistica civile [come sarebbe stato da aspettarsi] quanto della scientia canonum. E
sta a spiegarlo proprio il fatto dell’esser questa specialmente sensibile ai molti e seri
risvolti spirituali d'un agire segnatamente greve qual & quello al quale si votano gli
homines viatores nel metter mano al gladio bellico. Specialmente disposta quella scientia
a frammettere nel proprio argomentare d’ordine giuridico [informato a una ratio
utilitatis intesa “temporaliter”] tutto uno svariato repertorio di considerazioni d’ordine
pitl propriamente etico: informate a una ratio utilitatis intesa “spiritualiter”.

29



_ ’- Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

nella medesima misura della ammirata adesione dei pit. Puo ad essi
[nel valutare talune componenti, non proprio secondarie, del sistema]
riuscire non facile sottrarsi a un meno infervorato apprezzamento. E qui
non penso tanto al fatto della rimarchevole dipendenza del ius belli
[quale tracciato nella relectio posterior del De Indis] dalla esperienza,
quanto si voglia frammentaria, del pensiero canonistico classico: di
quello “moderato” [intendo dire] qual elaborato — da piti secoli — dalla
decretistica e dalla incipiente decretalistica e quale dipoi reinterpretato,
essenzialmente in chiave aristotelico-tomistica, da generazioni di
teologi. Non che cid non segni un “ridimensionamento” — per piu tratti
— della “originalita” di cui viene comunemente accreditata la
costruzione del De iure belli. Resta — perdo — [ed & merito grande del
Vitoria] I'aver come riportato in chiaro e rivalorizzato quegli antichi
insegnamenti: rimasti oscurati frattanto o emarginati dalle fortune
curiali delle tesi di piti avanzata proiezione ierocratica. E suo merito &
I'averli riproposti — quei vecchi insegnamenti — in piu rifinita chiave
sistematica: rispetto per giunta a un “caso scomodo”, di estrema
delicatezza diplomatica: in tempi politicamente perigliosi. Altro - se
mai — l'appunto che penso possa (debba) muoversi alla teorizzazione
data in via specifica dal Nostro al «bellum hispanorum in barbaros». E sta
— siffatto addebito — nell’aver egli accondisceso con troppo riguardoso
zelo alle ragioni di dominio degli Hispanorum Principes: che reputa
dotate di tanto robusta fondatezza da rendere addirittura velleitario
[«non solum supervacaneum, sed etiam temerarium»] lo star ancora a
disputarne. Onde - a suo giudizio — alla dottrina non altro in re si
chiede [a una dottrina debitamente fedele al proprio ufficio] che di
chiarire il fondamento di validita della conquista: scartando i «tituli non
idonei nec legitimi», mettendo invece in chiaro quelli validi:
puntualizzando le ragioni etiche-politiche-giuridiche «quibus potuerint
barbari venire in dictionem hispanorum». Nel che egli affidato il suo
ragionamento a una fitta concatenazione di argomenti teologico-
giuridici bensi sagacemente articolati e coordinati e tuttavia non
appaganti: i quali [presi ciascuno a sé] appaiono si certo penetrati di
sollecitazioni filantropiche (di timbro verrebbe da dire “liberale”) ma
poi vedono sperdersi questa loro carica umanistica: e finiscono — come
ritorcendosi contro se medesimi — col contraddire in via subordinata a
quanto pur professato in via primaria

[Tiene il Vitoria a accreditare di sé la immagine di moralista
specialmente rigido, specialmente scrupoloso: sollecito a sviscerare con
meticolosa applicazione ogni singolo tratto problematico. E gliene
rende merito una folla di entusiasti estimatori. Laddove - in chi sia
meno portato a condiscendere a magnificazioni apologetiche — proprio

30



_ ’- Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

I'eccesso di acribia, tenacemente dimostrato dal Maestro nel corso,
piuttosto “tortuoso”, del suo sottile argomentare, potrebbe ingenerare
una qualche non irragionevole perplessita. Colpisce il suo scartare in
thesi certe ragioni per poi recuperarle in via subordinata; colpisce il suo
accoglierne certe altre per poi svuotarle di valore. S’ha I'impressione di
trovarsi di faccia a un meccanismo troppo artificioso — troppo
“pensato” — per poter essere sincero. Né mostra il Nostro di curarsi
degli effetti secondari di certo «paternalismo dominicale» ed «etico» del
quale si fa propugnatore. Né si fa carico delle “responsabilita” che
specularmente ne derivano in capo alla Corona ispanica e in capo alla
Chiesa-Istituzione].

11 - Adesione del Vitoria alla tesi aristotelico-tomistica della
«naturalita» del fenomeno sociale: «infidelitas non impedit
quominus aliquis sit verus dominus»

Di stampo “laicizzante” — si direbbe — la ragione pubblicistica di fondo
cui Francisco de Vitoria affida la sua confutazione della tesi preminente
nei circoli aulico-curiali dei suoi anni: quella [di stretta ortodossia] volta
a inficiare alle radici — in forza d’una delibera celeste — la “legittimita-
liceita” del dominio vantato e esercitato dai Potentati non-cristiani sui
territori di propria effettiva pertinenza. Essi [si asseriva in chiave
teologico-politica] sono padroni “apparenti” non “reali” (sono padroni
de facto non de iure) dei beni di cui hanno la disponibilita materiale.
Esclude il Doctor Salmantinus [per sua parte] che — a sostegno d’una
deminutio di tanto drastica incidenza - siano adducibili validi
argomenti riconducibili fontaliter a un qualche decreto trascendente.
Non invocabili — in proposito — «argomenti di diritto naturale»: e qui
per «diritto naturale» deve intendersi [catholice loquendo] «diritto divino
naturale», intrinsecamente rispondente alla natura oggettiva delle cose
quali forgiate dal Creatore e quali da Lui ordinate. Né invocabili
«argomenti di diritto divino positivo»: da ricondurre — questa volta —
non piu alla «ratio gubernatrix» che si assume avere sovrinteso alla
creazione, ma a una qualche ulteriore determinazione volitiva del Dio
biblico: di questo Signore della Storia: «dominus vitae et mortis».
Significava contrastava frontalmente Ilintransigente ierocratismo
dell’Ostiense, e dei non pochi né modesti teorici di Curia che ne
avevano seguito la lezione sviluppandola nella sue molte implicazioni.
Dico della tesi rigoristica che non si tratteneva appunto dal negare
qualsiasi «capacita di signoria» ai Potentati non-cristiani irrispettosi
dell’alta manus di spettanza del Vicario di Dio in terra: dipingendoli
siccome affatto indegni d’«omnis honor», d’«omnis principatus», d’«omne

31



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

¢
o

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

dominium», d’«omnis iurisdictio». Piuttosto proponimento del Vitoria
appare quello di riallacciare la tematica del «negotium barbarorum novi
orbis» allo schema argomentativo lungo il quale — negli anni di mezzo
del Duecento — s’era articolata [«multum exquisite»: I'apprezzamento e
del Panormitano] la riflessione sul «negotium terrae sanctae» del grande
Sinibaldo: costantemente rimeditata — va pur detto — da generazioni di
giuristi e di teologi. Solo che il Nostro [nel ricondursi a quell’archetipo:
quale impiantato sul concorso di ragioni diciamo cosi “naturalistiche”
con altre “sovrannaturalistiche”] mostra di voler meglio distinguere e
mantener meglio distinte le aree operative di questi due fattori
concorrenti. Lo fa riproponendo e ripensando il tema nella logica
aristotelico-tomistica [estranea al pensiero di Innocenzo] della
«naturalita del fenomeno consociativo umano»: fondandosi — con
questo — sur un sostrato culturale [direi su un “humanismus”] ben
altrimenti organico: capace - in effetti — di riservare alla «economia
della naturalita» (e della «politicita») un margine di piti spaziante
autonomia rispetto al Sacro'.

19 Fra componente sovrannaturale e componente semplicemente naturale del
sistema teorizzato a suo tempo da Innocenzo non parrebbe porsi un semplice rapporto
di “tensione”: tale da poter risolversi — in via dialettica — in un «equilibrato
contemperamento fra le diverse istanze in gioco». Si tratta — per contro — dun
rapporto che tanto profondamente privilegia il quadro operativo del ius divinum
positivum da scancellare nel sistema [da vanificare] qualunque superstite funzione del
ius divinum pit semplicemente naturale. Vero [ricordiamolo] che —in linea di principio
— il Canonista-Papa riconosce la «fondazione giusnaturalistica» del dominato
temporale dei Principi infedeli come un che di rispondente proprio ai disegni del
Creatore. Solo che lui stesso [nell’atto medesimo in cui mostra di aprirsi a questi
“principi laicizzanti”] vien giusto a porre le premesse (non pitt “naturalistiche”,
stavolta, ma per l'appunto di “stretto impianto fideistico”) d’un discorso tutt’affatto
diverso: tale da escludere in ypothesi quanto concesso in thesi. Pur lecito «per se» [nella
“economia della naturalita”] quel principatus infidelium puod esser reso non di meno
illecito «per accidens» dalla “peccaminosita” che lo connota: la quale — per sua propria
essenza — ¢ cosa che si esprime nella “economia della sovrannaturalita”. E questo
scadimento [lo si noti] non vien ascritto — nel sistema innocenziano — a una qualche
colpa diciamo cosi “episodica”, legata a questo o a quel determinato evento: a questo
o a quel singolo misfatto addebitabile a certe Nazioni non-cristiane; si piuttosto e
rapportato ad una sorta di “colpa permanente”, intrinsecamente riferita al fatto stesso
che quelle Nazioni accondiscendano a una «credenza di carattere idolatrico». E questa
colpa [perpetrata, a dire di Innocenzo, «contra legem naturae»: giacché «naturale est
unum et solum Deum colere et non creaturas»] & questo crimine a far si che gli iddlatres
vengano a possedere i loro territori «cum peccato» e non «sine peccato»: per la qual cosa
essi subiscono una “de-legittimazione” del potere che in astratto loro si competerebbe
“naturaliter”. E appunto & questa trasgressione [é questo «facere contra naturam»] che
«potest licite puniri per papam».

A risultarne e come un “sistema ancipite”: per via che Sinibaldo [pur dando a
vedere, lo ripeto, di voler aprirsi ad una istanza addirittura “laicizzante”: «non licet

32



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

¢
o

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

Pitt non si guarda [nella logica aristotelica-tomistica] al
«reggimento politico degli uomini» come a un «remedium contra malum»:
bisognevole d’una consacrazione ex alto: quasi direi “sacramentale”; si
invece come a fatto umano che trova in se medesimo la propria ragion
d’essere: per via dell'immediato suo rispondere a un bisogno nativo
dell'uvomo proprio perché uomo. [«Naturale est homini ut sit animal
sociale et politicum in multitudine vivens»: tal che «si naturale est homini
quod in societate multorum vivat, necesse est in hominibus esse per quod
multutido regatur»]. Pitt direttamente poi toccava la nostra specifica
tematica 1'ulteriore canone tomistico per cui «ius divinum, quod est ex
gratia, non tollit ius humanum, quod est ex naturali ratione». Espressivo
d’una antropologia meno angosciata di quella agostiniana [«omnis
infidelium vita est peccatum!»] — quel canone poneva la premessa perché
si addivenisse nella considerazione della fenomenologia comunitaria a
un meno incomprensivo appagamento delle istanze [giustappunto
“politiche”: “profane”] del ius divinum naturale e dello stesso ius
humanum positivum. Sicché - con 1’Aquinate - s’era venuto a dire [ed &
I'insegnamento teologico al quale in linea di principio si richiama il
nostro buon Domenicano] che la «distinctio fidelium et infidelium» —
quale decretata «ex iure divino» — non vale punto a scancellare una
ragione di «dominium» che si presenti introdotta «ex iure humano». Non
che Vlinfidelitas [s'intende] non sia colpa specialmente seria,
specialmente perniciosa, specialmente meritevole di pena. Essa &
«gravissimum omnium peccatorum circa mores». E non di meno non e tale
da produrre [quale la sua esiziale incidenza in spiritualibus] contraccolpi
pubblicistici suoi propri d’incidenza immediata in temporalibus. Essa
«non est impedimentum quominus aliquis sit verus dominus». [Né si
riscontra - nell’argomentare del Vitoria — che una incidenza
particolarmente negativa sia attribuita alla “idololatria” intesa come
forma aggravata di “infidelitas”: quella “idololatria” cui per sua parte si
appellava [s’e veduto] la conclusione restrittiva di Innocenzo]?.

papae, vel fidelibus, auferre sive dominia sive iurisdictiones infidelibus qui sine peccato
possident»] vien poi a porre le premesse d'un discorso di tutt’altro timbro: tale proprio
da tornare a esporre i non-cristiani (appena accreditati de iure naturali del legittimo
esercizio del potere politico in suis terris) alla immediata prospettiva di poter esser lo
stesso spogliati con la forza d’ogni loro potesta e d’ogni loro avere: della loro stessa
liberta.

20 Si mostra partecipe il Vitoria della tradizionale confutazione cattolica della tesi
eterodossa [gia stata della pars Donati, dei lollardi, degli hussiti] per la quale nessun
potere umano puo legittimamente venir riconosciuto a chi si trovi in stato di peccato:
«nullus est dominus civilis dum est in peccato mortali». Tesi — questa — segnatamente
preoccupante per l'alto rischio che presenta di “eversivita sociale”: non fosse che per il
suo prestarsi alla facile demonizzazione di qual si voglia tipo di dominio, pubblico o

33



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

¢
o

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

12 - Incerta applicazione del principio agli autoctoni di America in
quanto giudicati inetti «ad constituendam vel administrandam
legitimam  rempublicam»:  resta  comunque negata la
rappresentabilita delle loro terre come «res nullius», appropriabili
«per inventionem» o «per ocupationem»

L’«apertura pubblicistica» della quale si fa interprete e patrocinatore
autorevole il Vitoria [valevole per la generalita dei Potentati non-
cristiani organicamente strutturati] va ben anche estesa — a suo giudizio
— alle entita comunitarie non-cristiane che invece non si trovino a
disporre se non di forme ordinative primordiali: non altro che
embrionali. Quale proprio il caso [stando alla visione che ne avevano e
che ne davano gli Ispani] dei Potentati barbarici d’America. C’e si da
prender atto [il Nostro non puo non convenirne] di quanto siano torpidi
e quanto primitivi gli «authoctoni novi mundi». Essi «non omnino sunt
amentes»: e non di meno «parum distant ab amentibus». Perd - per il
Vitoria — questo lor essere «inepti et hebetes ut dicitur» non e cosa che
giustifichi la tesi [d’ordine diciamo “antropologico”] che reputa di poter
nullificare le ragioni di dominio di quei barbari — e minare la loro stessa
liberta — proprio facendo leva sulla «incapacita nativa» che li grava:
quasi che ad essi — «per natura» — non altro si confaccia che d’essere
«in aliorum dicione»: anzi tenuti «in numero servorum». Neppure
accettabile la tesi [pur essa “antropologica”] che vede nella «ferinita» di
quei selvaggi — nella loro sfrenata efferatezza — una ragione sufficiente

privato, che venga esercitato da questo o quel soggetto che sia (o che sia creduto) non
esserne umanamente meritevole. Che & quanto vuol appunto prevenire la conclusione
moderata onde «peccatum mortale non impedit dominium civile et verum dominium».

Per quanto pili specialmente poi concerne I'empieta pagana degli «authoctones novi
mundi» [largamente succubi di rozze sin brutali pratiche idolatriche] — il Vitoria e
tratto a escludere che possa esser ascritto a loro colpa lo status infidelitatis in cui essi
versavano «antequam hispani ad illos venissent»: prima percio che fossero loro rivelate le
Verita salvifiche evangeliche. Vale a scagionarli la situazione di “innocenza pratica” in
cui si trovano coloro «qui ignorant invincibiliter quia non possunt scire». D’altro lato -
perd — [dovremo tornare in argomento] quella stessa idolatria & presentata (secondo la
“prospettazione ideologica” della avventura oltremarina degli hispani) qual “sommo
pervertimento spirituale” il cui sradicamento dalla coscienza degli indigeni costituisce
lo scopo primario di quell’alta impresa e il pit1 elevato. Tutto che “incolpevole” —in
effetti — la loro nativa idolatria costituisce per i barbari una “carenza interioristica
esiziale”: vittime — come pur essi sono — del solito“scelus primigenium” edenico. Non
come “culpa” cid varra per essi si invece come “poena”: per via che [privi della
gratificazione della Fede: «sine baptismate» e «sine sacramentis»] i non-credenti
rimangono esclusi per cio stesso dalla possibilita di «benemeritare rispetto alla
Salvezza».

34



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

¢
o

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

a renderli se non «incapaci» almeno «indegni» di avere e esercitare
dominio sulle terre che li albergano. Non & cosa - quella loro ruvida
barbarie — [pur di innegabile evidenza] che possa azzerarli «et publice et
privatim» e possa escluderli dal vivere una propria autonoma
esperienza. Varra — se mai — la stolidezza degli indigeni d’America (e
varra la lor indole ferina) a ingenerare pitt d’'un dubbio circa la loro
effettiva idoneita a costituirsi — non a “massa sociale” qual che sia — ma
a “consorzio politico ordinato”: “umanamente” e “civilmente degno”.
Vale la selvatichezza in essi ingenita a comprovare la lor inettitudine
«ad constituendam vel administrandam legitimam rempublicam»: a farlo
«inter terminos humanos et civiles». Di qui l'ulteriore conclusione: che
spetti a uomini di superiore levatura [agli Spagnoli] di esercitare -
rispetto a quei rozzi primitivi — un provvido “compito tutorio”?2l.

Vero - allora — che [col suo affermare «quod sine dubio barbari
erant et publice et privatim ita vere domini sicut christiani»] Francisco de
Vitoria fa giustizia delle posizioni pubblicistiche che assumono - per
I'un o I'altro verso — di poter affidare con profitto le ragioni coloniali
ispaniche agli usitati schemi della «occupatio» o della «inventio»: i quali

21 Reso formale ossequio alle proprie professioni di principio — il Nostro [entrando
pitt addentro all’argomento] non si trattiene dall'indulgere a un rosario di
considerazioni riduttive sin in ultimo capaci (I'ho accennato) di vanificare in sede
pratica la valenza di quanto proclamato in via teoretica. Agli indios riconosce in linea
di principio il diritto di governarsi da se stessi: ma poi nega in via subordinata la
possibilita effettuale d"un loro selfgovernment degno di tal nome. Si puo si negare [egli
sostiene] che la semi-demenza di quei barbari e la loro bestiale arretratezza siano
fattori di tanto intenso impatto da renderli «incapaci» o «indegni di dominio». Resta
pero ferma l'evidenza della non idoneita concreta di queste «ferae et bestiae» di darsi da
sé sole leggi e costumi realmente compatibili col vivere civile. Di qui l'istanza
[proposta alla maniera d'una “giustificazione umanitaristica”: ignara o incurante, si
direbbe, di certe pur lamentate esorbitanze degli hispani: dei conquistadores, degli
encomenderos] che siano questi uomini dabbene a “educare” (a “civilizzare”) quei
selvaggi. C’¢ in somma da «tradere» quei bruti «ad gubernationem sapientiorum». Sfocia
in tal modo il ragionamento vitoriano in una rappresentazione infedele [“edulcorata”]
del dominato imposto agli indios dagli hispani: quasi che a questi - rispetto agli
amerindi — spetti un «aliquod ius ad consulendos» o un «aliquod ius ad subiiciendos eos»:
alla maniera - addirittura — d’un “intervento soccorrevole”: “solidaristico”. Sta agli
hispani prendere le redini d"un simile governo: sempre che lo facciano [s'intende] non
nel proprio tornacomto ma - esclusivamente — nella utilita morale e materiale degli
autoctoni. Né manca questo “paternalismo” di Francisco di richiamarsi alla esigenza
[“umanitaristica” pur essa] di proteggere le persone degli stessi indigeni dalla
spietatezza intollerabile proprio di certe loro consuetudini cruente. E cid — se occorre
— contro il medesimo volere degli stessi individui destinati a sofferire il peso di tanto
malvagie costumanze: «nec obstat quod omnes barbari consentiant in huiusmodi leges et
sacrificia, nec volunt se super hoc vindicari ab hispanis». Essi [i barbari] non possono
disporre di se stessi [«non ita sunt sui iuris»] sin a assentire «ut possint seipsos vel filios
suos tradere ad mortem». [Citt. ].

35



_ ’- Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

[iuridice loquendo] presuppongono appunto di operare rispetto a terrae
che siano “sine domino”. Anche perod vero [lo ripeto] che il buon
Domenicano - pur ostentando larga comprensione per gli indigeni -
finisce nel proseguo della sua argomentazione col rendere
sostanzialmente sterili le sue concessioni di principio. Egli [s’e visto]
non solamente fa subire ai singoli criteri proclamati in thesi una
flessione operativa pratica, in diretta ragione dell’«obiettivo politico
concretamente perseguito», si anche condiziona 1'una all’altra in tal
misura le componenti del sistema da approdare in ultimo proprio al
risultato realmente avuto in mira: quello di porre alla mercé degli
Spagnoli le ragioni pubbliche e private degli Indiani. Resta il suo —in
definitiva — un «discorso necessitato nei suoi sbocchi conclusivi».

13 - Ricorso del Vitoria a una ragione acquisitiva fondata sul «ius
bellicum»: conseguente rappresentazione degli indios come
«bellatores iniusti»

S’intende che — messo il problema alla maniera del De Indis — [piti non
considerandosi bastevole a legittimare lo stanziamento oltremarino
degli Ispani il fatto puro e semplice del loro impossessarsi delle terre
abitate dai nativi] si imponeva al Vitoria I'esigenza tecnica di rinvenire
e teorizzare un altro valido titolo formale di acquisizione di quelle res in
quanto “res a iusto domino detentae”. Dico d’un titolo idoneo a trasferirne
la proprieta o il dominio dal patrimonio pubblico e privato degli
indigeni al patrimonio pubblico e privato dei conquistadores: e prima
ancora della Corona ispanica. E — nelle circostanze — [di faccia al “fatto
compiuto” dello stabilimento spagnolo nelle Americhe: e in
considerazione specifica dei modi nei quali lo stesso era avvenuto: in
contrasto violento con le ragioni dei nativi] non altro poteva esser
invocato che un titolo traslativo formalmente riportabile al settore del
ius gentium costituito dal ius bellicum, che ¢ il ius che giustappunto ha
per oggetto le situazioni conflittuali non altrimenti risolvibili [«contra
nolentes»] che mediante una adeguata «adhibitio armorum». A dircelo & il
medesimo Vitoria nel praeludium della sua Relectio sul diritto bellico:
«possessio et occupatio provinciarum illarum barbarorum, quos Indos vocant,
videntur tandem maxime iure belli posse defendi». E quindi [secondo i
principi di ius bellicum quali allora intesi] si imponeva - in via
preliminare — lesigenza di raffigurare il bellum condotto contro gli
indios, non come un bellum aggressivum o come un bellum temerarium, si
piuttosto come un bellum defensivum: come un bellum iustum: tale [de iure
gentium] da implicare il trasferimento ai iusti bellatores delle “res captae”
gia tenute in proprio dai naturales: da questi bellatores viceversa iniusti,

36



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

¢
o

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

passibili di pena nella loro medesima persona. Si trattava pertanto di
trovare plausibili ragioni di “colpevolizzazione”
[“responsabilizzazione”] degli indigeni: loro imputando una condotta
illecita, fitta di iniuriae [di malae oppugnationes] a danno degli Ispani: di
tanto intollerabile gravezza da giustificare la reazione armata di
costoro: e da giustificarla nei modi perentori d’una radicale «debellatio»,
di tanta incidenza da spogliare i Principi e i popoli sconfitti d’ogni
residuo potere «in suis provinciis»?2.

22L’impostazione vitoriana - dati i presupposti da cui muove — non richiedeva
[ricordiamolo]che il «bellum iustum contra barbaros» andasse allacciato in via
“costitutiva” [alla maniera del «negotium crucis» strettamente inteso] a una «iusta causa
bellandi» di tipo “specificamente religioso”: fondata sul fatto solo della «infidelitas» [o
della stessa «idololatria»] dei popoli estranei alla Christianitas. Riprende — in proposito
— il Vitoria un tema antico, non sempre da tutti rispettato: «bellum nullum argumentum
est pro veritate fidei christianae»: cosicché «per bellum barbari non possunt moveri ad
credendum, sed ad fingendum se credere et recipere fidem». Al che si aggiunge - nel
sistema — la particolare larghezza con la quale il Nostro da a vedere di voler trattare la
empieta nativa degli autoctoni: la stessa loro torpida refrattarieta ad aprirsi alla Parola
redentrice. Non & —in somma — quello contro gli infideles [contro gli stessi idoldlatres]
un bellum per se stesso “iustum”, come quello condotto contro una qualche Potesta
illegittima non altrimenti operante che de facto; ma e bellum portato a una “potestas
legitima de iure gentium”: il quale — per esser “iustum” — richiede de necessitate una
“iusta causa bellandi” e richiede un “iustus casus belli”.

Se cosi non fosse [se agli stessi Potentati indigeni si arrivasse a riconoscere una
iusta causa bellandi] si darebbe (e la cosa preoccupa il Vitoria) la “situazione anomala”
d'un «bellum iustum ex utraque parte». Ne resterebbe impedita — in questo caso — la
condotta bellica: giacché diverrebbe illecita la uccisione d'un hostis che [non essendo
iniustus: non essendo percio in culpa] non merita una siffatta sorte. Nel caso «ommnes
bellatores essent innocentes, et per consequens neutri exercitui liceret occidere alium ex altero
exercitu»: cosicché la guerra «numquam componi posset»: e «numquam esset finis bellorum
cum pernicie et calamitate populorum». Non che escluda il Nostro che un qualcuno,
oggettivamente in torto, possa soggettivamente credere d’essere nel giusto. E dato —
questo — d’esperienza: «communiter enim non contingit quod principes gerant bellum mala
fide: sed unusquisque putat se habere iustitiam in alium». Del resto sono i Principi [si sa]
«iudices in causis propriis»: e il «princeps, qui gerit iustum bellum, habet se in casu belli
tamquam iudex». Solo che il Teologo [senza porsi il caso di bellatores che,
indipendentemente da una valutazione d’ordine oggettivo, siano entrambi in buona
fede e quindi entrambi mettano mano in buona fede agli strumenti dei quali possono
disporre] si da cura di arrivare a una soluzione d’ordine oggettivo: nel che sua
preoccupazione dominante [capace di condizionare tutto il suo discorso] appare
proprio quella di evitare una «excusatio» qual si voglia della guerra che contro i
cristiani si trovino a sostenere gli infedeli [gli stessi efferati «Turcae» e i «Sarraceni»] i
quali «certum est quod credunt se habere iustam causam belli». Affatto inammissibile [«non
concedenda»] una simile excusatio: «alias excusarentur milites qui crucifixerunt
Christum».[Risuona - in questo — un vecchio motivo bernardiano, mosso a censura
del relativismo dello Scito te ipsum di Abelardo].

37



_ ’- Stato, Chiese e pluralismo confessionale
. \. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

A cid [a questo processo di “colpevolizzazione -
responsabilizzazione”] la riflessione del Vitoria provvede con
meticolosa diligenza. E mostra di far leva — il suo discorso — sul fatto
che il «diritto naturale dei nativi» [d’avere e esercitare un dominio vero
sulle proprie terre, e di condurvi la vita a loro modo: secondo le proprie
inclinazioni, secondo le proprie costumanze] questo loro «diritto
originario» non e situazione soggettiva che possa esser valutata in sé e
per sé: come a voler considerarli — quei barbari pagani — in una sorta di
astratta isolatezza. Ma & diritto - il loro - che va inquadrato e
soppesato nella concreta economia del “rapporto storico” [“reale”]
venutosi specificamente a stabilire con i Cristiani venuti d’oltre oceano:
i quali — a loro volta — si sentono pur essi titolari [«de iure gentium», e
«de lege divina naturali»: ma anche «de lege divina positiva»] di propri
intangibili diritti: e propri ineludibili doveri. E — nel condurre la sua
analisi — il Nostro muove appunto da un raffronto ponderato fra queste
posizioni potenzialmente conflittuali. Solo che — nel farlo — [e penso sia
questo l’addebito piti serio che gli si possa e debba muovere] il
celebrato Autore del De Indis mostra non darsi punto cura di trovare un
«equo contemperamento» fra i soggetti in causa: cosi da «reddere
unicuique suum», dosando in riguardosa proporzione quanto dovuto
all'uno e quanto all’altro. Il suo e un discorso «di parte tutto ispanica»:
al quale resta affatto estraneo un qual si sia riferimento a questioni di
“paritarieta” e men che meno di “reciprocita” di trattamento. Forte
della indiscutibilita dei suoi convincimenti — egli presume senza meno
di potere e dover dare una «totale preminenza» alle istanze a sé
rivendicate dagli hispani.

14 - Riferimento al «titulus mnaturalis societatis et
communicationis»: sua trasgressione per opera degli indios

Di stampo “naturalistico” il richiamo che - a sostegno d’un fattivo
stanziamento ispanico in America — Francisco de Vitoria fa al «titulus
naturalis societatis et communicationis»: di sommo valore [tutti sanno] in
molteplici settori della relazionalita interpotestatica. Dico del principio
[che specialmente ha procacciato al Nostro la “reputazione
internazionalistica” di cui tuttora lo si accredita] di attivo e libero
interscambio fra le Genti: onde ciascun Popolo ha titolo giuridico a
intessere con gli altri Popoli della «communitas totius mundi» rapporti
politici e culturali e commerciali [e pit1 generalmente umani: di «mutuus
amor et misericordia»] ed e tenuto — per sua parte — a consentire alle
limitazioni che a giusto motivo gli provengano dal suo essere e sentirsi
membro di codesto «universale régimen». A quel canone fondante di ius

38



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

¢
o

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

gentium il nostro Teologo-Giurista crede di poter assegnare in via
primaria il compito giuridico-formale di legittimare e garantire la
presenza degli hispani nelle province transmarine e di sovrintendere al
contempo alle loro intraprese mercantili. C’e¢ [egli sostiene] che gli
Ispanici si sono legittimamente avvalsi «sine aliqguo nocumento
barbarorum» della propria facolta «de iure naturali» di recarsi nelle loro
terre, di prendervi dimora e svolgervi le proprie comuni attivita:
laddove [col loro sforzarsi di impedirglielo] son proprio stati i barbari a
contravvenire al «vinculum amicitiae» che sempre «de iure naturali» ha da
correre «inter homines». Son essi [sono i barbari] quelli che hanno
contraddetto al sommo principio deontologico «non facies alteri quod tibi
fieri non vis»23.

Argomentando a questo modo [con I'inestimabile conforto d'un
rosario di sillogizzazioni ben condotte] il Nostro riesce a compiere —in
vistoso spreto del “vissuto storico” — come una radicale “interversione”
delle responsabilita fra i contendenti. Egli — nel mentre nega agli indios
di poter vantare verso i conquistadores un qual si sia diritto a custodire la
propria indipendenza e a mantenere la propria identita [nel mentre ad
essi nega di poter vantare una qualche «iusta causa defendendi patriam
suam»] — & proprio ai conquistadores che viceversa riconosce il ruolo di
bellatores iusti: legittimati a prevalersi della forza contro la odiosa
incomprensione dei naturales: contro la prava «contumacia» che soffoca il
lor animo. Sta a dire [per come il Vitoria rappresenta gli avvenimenti
d’oltre oceano] che - essendosi appunto realizzata la «peregrinatio
hispanorum» senza ingiuria e senza danno degli indigeni — questi non
avevano titolo a resistere e reagire: «non habebant barbari iustum bellum

2 «Apud omnes nationes», tutti sanno, «habetur inhumanum hospites et peregrinos male
accipere». E una «peregrinatio» € proprio quella cui son addivenuti gli Spagnoli spintisi
ardimentosi sino ai lidi d’oltre oceano: sicché essi vanno giustappunto accreditati del
diritto di trasferirsi (in modo pacifico, s’intende) nei territori cosi raggiunti e
soggiornarvi: «hispani habent ius peregrinandi in illas provincias et illic degendi». E come
sono legittimati a prender stanza nelle nuove terre, cosi possono gli Ispani [in forza di
quello stesso principio di ius gentium] coltivare rapporti mercantili coi locali. E cio nel
reciproco interesse: secondo le rispettive estimazioni. Gioveranno ai nativi gli
Spagnoli «importantes illuc merces quibus illi carent»; e ne trarranno correlativo beneficio
«adducentes illinc vel aurum vel argentum vel alia quibus illi abundant». Sicché appunto ne
consegue [nella stringente argomentazione della Relectio vitoriana] che - se quel
trasferimento e lecito e lecita quella attivita di scambio — & per ci0 stesso forza
escludere che sia consentito ai barbari di opporsi all'uno e all’altra: «non licet illis
prohibere hispanos a patria sua»: «nec principes illorum possunt impedire subditos ne
exerceant commercia cum hispanis». Di pitt: essi [quei loro principes] «tenentur diligere
hispanos iure naturali», sicché «non licet eis <...> prohibere illos a commodis suis sine
causa». E poi [«si quae sunt apud barbaros communia tam civibus quam hospitibus»] «non
licet barbaris prohibere hispanos a communicatione et participatione illorum».

39



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

¢
o

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

contra  hispanos». Illecito pertanto il loro atteggiamento. Essi
[nell'impedirne 1'accesso «in suis regionibus»] «iniuriam fecerunt
hispanis». Lecito quindi a questi [lecito agli hispani] il richiamarsi — a
propria legittima tutela — alla iusta causa bellandi loro appunto offerta
dalla pervicace riottosita dei barbari?4.

15 — Riferimento al «titulus religionis christianae propagandae»

Piti non valeva [cosi posta la questione] il seguitare a richiamarsi —
nell’interesse della Monarchia cattolica di Spagna — alla “interposizione
costitutiva” d"un Papa Borgia o d’un Papa della Rovere: col rischio [in
conseguenza delle non poche vicissitudini romane venute frattanto
producendosi] di vedersi indebolito (sin inficiato) il titolo formale di
acquisizione del novus mundus. Giuridicamente bastevole a fondare la
signoria di Spagna sulle Indie [e politicamente piti opportuno] veniva
dimostrandosi gia il titolo — di semplice ius gentium — d’una «debellatio
bellica». Piti non c’era da trattare la questione [alla maniera di Sinibaldo
e dell’Ostiense, e dei loro molteplici seguaci e continuatori] in ragione
dei poteri soprannaturali e d’alta mano di peculiare spettanza della
Chiesa. Protagonista — nel sistema tracciato dal Vitoria — pit non e il
Pontefice [questo presunto “donante” o “concedente”: forte d'un
“dominato universale”] ma il ruolo primario si compete ai Principi
cristiani in quanto «Principi politici», tutto che investiti dal Pontefice
[«sub specie advocatiae»] d’uno speciale mandato missionario. E non di
meno [se & vero che nella costruzione vitoriana pitt non ci si muove

2 Stara alla prudenza degli hispani - al loro buon volere — 1'adoperarsi di
smussare [«ratione et suasionibus»] gli attriti di volta in volta ricorrenti e scongiurare
spiacevoli incidenti. Ma [a fronte della testarda ostilita degli amerindi: «si reddita
ratione barbari nolunt acquiescere, sed velint vi agere»] sara lecito e giusto che gli Ispani si
difendano e sara lecito e giusto che ricorrano a tutte le misure che si rivelino giovevoli
alla loro sicurezza: «hispani possunt se defendere et ommnia agere ad securitatem suam
convenientin». Nel che [trattandosi d'un «bellum dumtaxat defensivum»] essi bensi
dovranno rispettare un rigoroso moderamen inculpatae tutelze. Ma ben potranno
addivenire a molto pili drastiche sanzioni le volte che [«omnibus tentatis»] non possano
altrimenti conseguire la propria sicurezza «nisi occupando civitates et subiiciendos
barbaros». Di piu [perdurando l'ostilita malvagia degli indigeni] sara lecito agli Ispani
di condursi con essi crudamente: «non famquam cum innocentibus sed tamquam cum
perfidis hostibus».

In questo quadro [lungi dall’esser fatti partecipi pur essi d'una qualche «naturalis
societas» con i peregrini di oltre oceano: tale da richiamare alla memoria la «cognatio
quaedam» delle antiche fonti romanistiche: quale per I'appunto ravvisabile «inter omnes
homines»] i nativi finivano con l’essere ridotti — nella cruda realta effettuale — in uno
stato di subalternita totale, prossima a una «capitis deminitio maxima». Loro non stava
che piegar il capo.

40



_ ’- Stato, Chiese e pluralismo confessionale
e

o\\=

M icembre 2007 ISSN 1971- 8543

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

N

nella “economia della ecclesiasticita” con correlative “ricadute
politiche”, ma si rimane nella “economia della politicita” con correlative
“implicazioni spirituali”] ben anche ¢ vero che —lungi dall’esaurirsi in
questi limiti — la questione americana e atlantica [e qui il discorso si
complica non poco] presentava ben altre prospettive: in ragione -
questa volta — non dun improbabile “revanscismo” dei miseri
amerindi, ridotti in condizioni presso che servili, si invece delle
crescenti ambizioni oltre oceaniche delle Potenze cristiane non-iberiche:
alle quali [c’¢ da crederlo] non tanto stava a cuore la sorte delle
popolazioni indigene d’America, quanto premeva presidiare i propri
interessi — politici-militari-commerciali — a fronte dei molti privilegi
che per sé vantava la Corona cattolica di Spagna a scapito di qualsiasi
concorrente?.

Si dava - allora — che il «primus titulus» addotto dal Vitoria
[quello di «naturalis societas et communicatio»] rivelasse una sua seria
insufficienza rispetto a questo diverso quadro problematico. Esso [se
offriva un passabile sostegno giuridico-formale allo stabilimento
spagnolo d’oltre oceano] non era perd tale da soddisfare alle altre
pretese pubblicistiche della Corona iberica. Rimaneva “scoperto”
proprio il punto pit discusso (quello di piu stridente attrito) costituito
dal «ius excludendi alios», quale vantato dalla Monarchia cattolica di
Spagna — in una sconfinata area geografica — rispetto agli altri
Principati cristiani. Pitt non si trattava — in questo caso — di accampare
diritti nei confronti di popoli arretrati, poco pitt che «amentes», incapaci
affatto di difendersi; ma c’era da parare le temute intromissioni di
Potenze europee di pari rango. Le quali — per giunta — ben si potevano
giovare [nel loro contenzioso con la Spagna] proprio del «titulus» del
quale stiamo discorrendo. C’e che il principium iuris gentium di libero
interscambio [se capace di vincolare le barbaricae nationes al rispetto del
ius peregrinandi degli hispani] poteva ben essere invocato — a buon
diritto — a cio che fossero gli stessi hispani a rispettare a propria volta il
ius peregrinandi di peregrinantes d’altra provenienza. Era forza pertanto
che a quel titulus [di rilievo, oggi diremmo, “internazionalistico”] si

%5 Alla situazione di privilegio goduta nelle Indie occidentali dalla Monarchia
cattolica di Spagna corrispondeva — in parallelo — il privilegiamento del Portogallo
nel remoto Oriente. Del che - paradossalmente — a risentirsi per la prima doveva
essere proprio la Corona asburgica. Mi riferisco alla crisi per le Isole delle Spezie:
rispetto alle quali la vertenza fra Spagna e Portogallo [sfociata nel trattato di Siviglia
del 1529] si fondava proprio sul presupposto che la raya tracciata da Papa Borgia —a
divisione dell’Atlantico — proseguisse nell’altra meta del mondo: a divisione stavolta
del Pacifico. Col tempo — perdo — dovevan essere gli Inglesi e specialmente gli
Olandesi a contestare la pretesa lusitana di impedire ad essi qualsiasi insediamento
militare e commerciale al di 1a del Caput bonae spei.

41



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

¢
o

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

accompagnasse un qualche “potius ius” di superiore dignita formale:
d’ordine “sovrannaturalistico”, stavolta. Era indispensabile ricorrere a
un «titulus secundus» [al «titulus religionis christianae propagandae»] non
pitt giustappunto riferibile al ius naturale o al ius gentium, ma ascrivibile
proprio al ius divinum positivum: come quello [gia s’e detto] che in sé
esprime proprio il mandato conclusivo del Cristo Redentore: quello di
«ire» e di «docere omnes gentes»26.

E qui che vien in campo il “mandato missionario” conferito da
Papa Borgia alla Corona di Castiglia. Esso [si certo] e di per sé ordinato
alla edificazione spirituale dei naturales delle nuove terre. Ma ben anche
— e soprattutto — € nei confronti dei Potentati cristiani concorrenti che il
“mandato missionario” viene brandito dagli Ispani a fondamento e
salvaguardia dei propri diritti di esclusiva.

16 — Colpevolizzazione degli indigeni per il loro «impedire hispanos
quominus libere annuntient evangelium»

% Convinto della indiscutibilita della sua fede [e del primato della Autorita
magisteriale chiamata a farsene interprete e propagatrice] non dubita il Vitoria che
spetti agli Spagnoli il «ius praedicandi et annuntiandi Evangelium in provinciis
barbarorum»: né che debbano i barbari permetterlo. Di piti: non dubita che questi siano
tenuti a conformarsi alla Parola loro annunciata a modo debito. E per provare questo
vincolo adduce una filiera di sillogismi 1'uno connesso all’altro. «Necessarium est ad
salutem credere in Christum et baptizari», ma gli indigeni «non possunt credere nisi
audiant», per cui «tenentur audire». E «si tenentur audire» essi debbono ben anche
«acquiescere auditis si sunt rationabilia». Se poi la fede & loro predicata con tutto
I'impegno che ci vuole [«probabiliter: non semel et perfunctorie, sed diligenter et studiose»] i
barbari «tenentur recipere fidem Christi». Non che si possa dire [beninteso] che quei
barbari comincino a peccare per il solo fatto che del Verbo giunga loro una qualche
confusa cognizione: le volte che a loro conoscenza la Parola redentrice non altrimenti
sia portata che «per simplicem propositionem et annuntiationem» Una siffatta esternazione
«nullum est arqumentum aut motivum ad credendum». Concorre poi a giustificarli la
stessa pochezza intellettuale e culturale che li segna. Perd [se non gli si puod
rimproverare il semplice loro «non recipere» quel «primum nuncium fidei christianae»]
altro discorso s’ha da fare le volte che agli indigeni la fede cristiana sia invece
proposta a modo debito: «probabiliter et sufficienter»: come dire «cum argumentis
probabilibus et rationabilibus»; e le volte che la stessa sia ben anche accompagnata
dall’esemplare testimonio d'una «vita honesta», la quale [sottolinea il Nostro] «magnum
est arqumentum ad confermandum veritatem». E allora che saranno tenuti i barbari ad
«audire»: e saranno tenuti a «acquiescere auditis». E cid nel loro medesimo interesse:
«alias essent extra statum salutis». Col che — nel complessivo argomentare del Maestro —
il «credere» [il «recipere fidem Christi»] non resta — cosi come dovrebbe — un semplice
«onere» da adempiere a proprio personale beneficio, ma 1'«aver interesse a credere»
diventa via facendo un «dover credere» di cui rispondere coram ecclesia e prima ancora
coram Deo.

42



_ ’- Stato, Chiese e pluralismo confessionale
. \. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

Quanto ai rapporti con i Potentati indigeni, questo «secundus titulus»
doveva essere gestito dal Vitoria seguendo lo stesso schema
argomentativo [passibile duna quantita di forzature: ancorché
“sillogizzabili”] sperimentato quanto al «primus titulus». A ritornare in
campo e il motivo della «securitas hispanorum»: applicato - in questo
caso — non a un semplice ius peregrinandi [d’ordine meramente
“naturale”] ma al ius docendi e al conseguente officium
(“sovrannaturalistici”, stavolta) di loro reclamata spettanza. Sta ad essi
[sta agli Ispani] giungere — «propter hoc» — sin a servirsi della forza: sino
a «bellum suscipere», se a reclamare un tanto energico intervento sia la
«securitas» o anche la semplice «opportunitas praedicandi Evangelium». E a
ritornare in campo [con le sue tortuosita] & lo “espediente dialettico” di
riversare sull’ottuso malanimo dei barbari ogni colpa circa il ricorso
all’arme al quale [«omnibus tentatis»] si sia determinato — suo malgrado
— lo zelo evangelizzatore dei conquistadores. Ingiusto - in vero -
(condannevole) il modo nel quale quei pagani - incaponendosi nel
proprio paganesimo — si sono arbitrati di resistere alle ragioni dei
Cristiani: queste si certo “giuste”. Vero [tale il ragionamento del Vitoria]
che quella nativa degli indigeni & «idolatria innocente»: la quale per sé
non costituisce una mancanza umana “perseguibile”. Ma essa — se non
“colpevole in se stessa” — e non di meno “colpevolizzabile” per l'un
accidente o l'altro: non fosse che attraverso meccanismi di «messa in
mora» [diremmo: di «costituzione in mala fede»] tali da esporre per cio
stesso 'empia caparbieta di quei selvaggi (fattasi pitt non tollerabile)
alla giusta azione punitiva e correttiva delle milizie cristiane. Il grezzo
paganesimo dei barbari si fa colpevole per essi se — fatti partecipi del
Verbo e posti quindi finalmente in grado di poter salvarsi — ricusano la
generosita che lor e offerta. [Da escludere una “equiparabilita” quale
che sia fra le pretese divinamente fondate degli Ispani e le contro-
pretese degli indigeni irriguardose dei disegni dello Spirito]. Vero — poi
— che con la forza non si puo ottenere una effettiva «conversione» di chi
quella forza abbia a subire. Il credere e il non credere son fatti tutto
interni e fatti tutto propri d’ogni singola coscienza. Resta pero che ai
miscredenti ben si pud imporre tutto un assieme di «comportamenti
estrinseci» di segno oggettivamente positivo, e loro ben si puo impedire
tutto un altro assieme di «comportamenti estrinseci» di segno
oggettivamente negativo: i quali — e gli uni e gli altri — possono ben
esser ottenuti “in via coattiva”. Col che [pur rifacendosi in linea
direttiva a un canone fondamentalmente “laico-garantistico”: «causa
iusti belli non est diversitas religionis»] il Nostro - tuttavia legato a un

43



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

¢
o

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

superiore modulo ideologico — non esita in fine a ripiegare su una linea
“disciplinare-punitiva” /.

Si trattera anzitutto di rimuovere (e all’occorrenza prevenire) gli
ostacoli fattuali che i nativi si arroghino di porre al processo [edificante]
di “evangelizzazione - civilizzazione” del quale gli Ispani (secondo il
superiore mandato missionario del quale si assumono investiti) hanno
il “dovere” di gratificarli, col conseguente “diritto” di disporre degli
strumenti necessari a assolvere quel lor ufficio. Potranno i barbari
amerindi [refrattari alla maestria argomentativa dei catechisti d’oltre
mare] limitarsi a opporre una torpida indifferenza a quel loro
apostolato. Essi — perd — potranno reagire anche altrimenti: giungendo
a opporsi sin fattivamente alla propagazione della Fede: nel qual caso
non verra piut solo in conto la «negativita del lor intimo sentire», si
anche la «negativita del loro condursi pratico». Potra accadere che essi
«impediant hispanos quominus libere annuntient Evangelium», oppure
«impediant conversionem, occidentes vel aliter punientes conversos ad
Christum, vel minis aliter alios deterrentes». Sarebbe «inferre iniuriam» agli
Spagnoli: sarebbe offendere la loro sollecitudine apostolica, o metterne
in pericolo la stessa incolumita. Di conseguenza risulteranno investiti
gli Spagnoli d"una iusta causa bellandi contro quegli hostes temerarii. E ad

27 Determinante — in proposito — l'influsso sul pensiero del Vitoria dei venerandi
insegnamenti di Innocenzo. Vale difatti ricordare che - nello stesso sistema
innocenziano — il fatto della “de-legittimazione” (spiritualmente motivata) dei
Principi idolatri non & cosa che comporti eo ipso 'instaurazione con essi d’un rapporto
bellico. Non & detto — cioe — che contro gli infideles si debba «bellum movere» senza
requie: «sine intermissione». Cid varra nel caso [commesso alla partecipazione doverosa
di tutto quanto il corpus christianorum] della «recuperatio terrae sanctae»:
dell’affrancamento dal «cultus Machometi» di quella regione benedetta «quae consecrata
est nativitate et habitatione et morte Jesu Christi». Nella ordinarieta degli altri casi -
viceversa — stara alla ponderatezza dei singoli Principi cristiani il trattenersi (in
ragione della singolarita di ciascuna situazione) da un troppo zelante adempimento
del proprio ufficio repressivo. Dal che pero quei Principi non si potranno esimere — se
non contravvenendo allo stesso lor esser Cristiani — le volte che ricorra una qualche
pressante ragione di intervento. E si da il caso che quello ipotizzato da Innocenzo
[qual tipico esempio di «interposizione militare necessaria»] si presenti precisamente
articolato in modo tale da anticipare — di tre secoli — lo schema argomentativo della
relectio prior del De indis recenter inventis. A venir in questione non & - di per sé
considerata — la condizione di “peccatum” in cui si trovano impaniati gli Infedeli a
causa di questa loro infedelta: si piuttosto e il “crimen” in cui incappano gli stessi
quando gli accada «quod molestent christianos iniuste», o quando «non admittant
praedicatores in terras suae iurisdictionis», o quando «ipsi prohibeant praedicatores
praedicare». E questo secondo aspetto [con tutte le differenze che segnano la
costruzione del Teologo-Giurista di Salamanca rispetto a quella del Canonista-Papa di
tre secoli prima] a presentarsi sostanzialmente riprodotto nella intelaiatura del De
Indis.

44



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

¢
o

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

essi quindi sara lecito «occupare terras et provincias illorum», «novos
dominos creare et antiquos deponere»; e ad essi sara lecito applicare contro
quegli iniusti bellatores tutti i poteri (cautelari-risarcitori-repressivi)
riservati de iure ai bellatores iusti. [All’'opera di evangelizzazione pitt non
avra da attendere - nel caso — la suadente voce dei «sancti
praedicatores» decantati da certo agiografismo missionario, inviati di
mezzo ai miscredenti «sicut oves inter lupos», si piuttosto a provvedere
sara l'energia manesca di devoti uomini d’arme: «milites armatae
militiae»]. Ma - data la natura dell'impresa — si trattera ben anche di
determinare nei nativi a poco a poco una corrispondente «assuefazione
al ben agire», e quindi una corrispondente «assuefazione al ben
sentire». Sono percio veduti gli autoctoni d’America - in una siffatta
prospettiva — non come «avversari da combattere» [da mettere in
condizione di non nuocere] si piuttosto come «creature umane da
soccorrere».

Si intende - allora — come un simile ricorso a superiori (pit
impegnanti) istanze d’ordine salvifico valesse profondamente a
arricchire — in termini ideologici — la significazione del «bellum contra
barbaros»: non pit veduto come strumento d’ordine “politico”
[acquisitivo di bona temporalia alla Corona iberica] ma ben anche - e
soprattutto — come strumento d’ordine diciamo “para-religioso”: si
certo “materiale” nella sua effettualita, e tuttavia finalizzato al potius
bonum della «evangelizzazione dei barbari d’America». Dall’essere
semplicemente “licitum” il bellum contra barbaros diventa allora un
“bellum meritorium”. Diventa un che di altamente commendevole per gli
hispani, chiamati a una nobile funzione missionaria. Ma soprattutto
viene quel bellum prospettato — di la dalle apparenze — come un che di
altamente gratificante per gli stessi indios, ai quali viene in effetti aperta
la via della salvezza?8.

28 Vero che non ¢ logicamente figurabile il «costringere taluno a credere». Vero che
—in via pili in generale — non si pud «costringerlo a esser buono ». Si pud - pero —
forzarlo con successo a «tenere un buon comportamento»: si puod forzarlo a «agire
secondo certi moduli oggettivi»: a farlo «nella ordinarieta dei casi della vita». E questa
«costrizione» [siffattamente praticata] pud proprio giungere a ottenere - «per
assuefactionem bonorum operum» — che «nell’animo degli agenti» (di «coloro che son
fatti agire») si formi - quasi naturalmente — e si rafforzi giorno dopo giorno la
«opinione» [di pili: la «convinzione»] della «positivita dei valori» cui funzionalmente
corrisponde il modus sese gerendi quale prescritto ad essi in via autoritativa. Ben puo
accadere — nel quadro d’un generale esperimento societario — che una imbrigliante
“consuetudo ad bonum” e una imbrigliante “desuetudo a malo” operino
determinatamente sui modi dell’ethos dominante. Questo 1’angolo visuale da cui va
valutato l'impegno complessivo degli Ispani «ad instruendum incolas et habitatores
praefatos in fide catholica, et bonis moribus imbuendum». Donde 1'ufficio strumentale della

45



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

¢
o

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

Piti non veniva in gioco - in tutto questo — una «esperienza
grettamente materiale», qual e quella delle intraprese economiche e
delle transazioni mercantili. Ci si addentrava nel campo, ben altrimenti
serio, della «esperienza religiosa»: nel quale non viene scambiata cosa
contro cosa ma vengono piuttosto a fronteggiarsi distinti sentimenti di
lealta. Nel che - se di continuo ¢ addotto a merito del Nostro 1’aver
riconosciuto con larghezza agli Indios la «capacita umana» e la
personale «liberta» di «ricevere la Fede» — gli si deve ben anche
addebitare di non aver usato pari bonomia nel negar loro e 1'una e
l'altra 1a dove per essi invece si trattasse di «preservare la propria
identita». Sconcertante prender atto di come gli stessi piu risoluti e pit
coraggiosi difensori dei «diritti umani degli indigeni» [pur tanto severi
e tanto fermi nell’esecrare le scellerate sopraffazioni materiali di cui gli
encomenderos facevano bersaglio i loro sventurati sottoposti] poco in
realta si preoccupassero di rispettare la «identita spirituale» di quei
malcapitati: quanto che sia rozza?

Corona di Castiglia di destinare oltre 1'oceano uomini segnatamente adatti alla
bisogna: «viros probos et deum timentes, doctos, peritos, et expertos». Donde — ancora — il
monito ai conquistadores di agire scrupolosamente «ad commodum barbarorum» piuttosto
che «ad proprium quaestum».

2 Quei benemeriti «difensori degli Indiani» bensi stigmatizzavano con forza (con
senso di vigorosa indignazione) l'auri fames dei conquistatori iberici. Duramente
deprecavano il loro spietato soffocare la «liberta materiale degli indigeni». Ma poi
[quando pitt non c’era da tenersi nella sfera delle relazioni di vita materiale, ma ci si
spostava sul terreno della vivida esperienza religiosa] quegli Uomini di Chiesa non si
peritavano —nel nome della pietas — di esercitare a loro volta sulla «liberta spirituale»
(cui quegli infelici pur avevano diritto) non semplici pressioni pedagogiche ma
conculcamenti perentori. D’altronde [se la si intende con rigoroso afflato mistico] la
«evangelizzazione delle Genti» non pud non ammantarsi d'una sua veste
esclusivistica. Essa [per il suo stesso attendere, non allo stemperamento di certe
insopportabili crudezze del vivere sociale, ma al patrocinio risoluto d’una
indubitata Verita di Fede] non puo non caricarsi d'una tensione diciamo cosi
«totalizzante»: volta com’e a ottenere [«opportune, importune», secondo l'usuale
formola patristica] una compiuta rigenerazione degli uomini nel Cristo. Ecco
percido che alla lodevole larghezza con cui quegli uomini guardavano alle
costumanze ancestrali degli indigeni nelle materie di semplice interesse temporale
doveva far riscontro tutto un diverso atteggiamento, verso quelle medesime
abitudini, quando esse venivano invece ad investire valori di superiore impatto
spirituale. Essi non dimostravano remore di sorta nel demonizzare le divinita
locali; nell’infrangerne e vilipenderne le immagini; nel distruggere i luoghi
consacrati al loro culto dalla pietas dei vinti: dalla loro “superstitio”. Non si facevan
scrupolo di combattere e togliere di mezzo ogni pratica idolatrica: eliminando tutte
le tradizioni popolari [e le manifestazioni culturali e artistiche] nelle quali
prendesse appunto corpo la religiosita dei naturales E non intendo riferirmi solo al
caso in cui a essere coinvolte fossero con tutta immediatezza le credenze
devozionali degli indigeni; o nel quale comunque si trattasse di attivita liturgiche e

46



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

¢
o

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

17 — Opposizione del «titulus religionis christianae propagandae»
agli altri Principi cristiani

Se non valeva, quanto ai barbari d’America, se non a “rafforzare” le
pretese della Monarchia cattolica di Spagna - e quindi a “corroborare
ulteriormente” la legittimita della conquista — il «secundus titulus»
addotto dal Vitoria veniva per contro accreditato d’una precisa
“costitutivita formale” quanto alle pretese ispaniche verso gli altri
Principi cristiani: tese [com’erano difatti] a escluderli dalla sconfinata
pars mundi di vantata spettanza iberica. Al che non poteva non seguitare
a sopperire la «maioritas papae» d"una volta: incardinata su un puntuale
dettame di ius divinum positivum. Sicché ne conseguiva la indeclinabile
istanza pubblicistica d'un «ricupero delle decretazioni pontificie»
susseguitesi fra gli ultimi anni del decimo quinto secolo e i primi di
quello successivo. Poteva ben esserci motivo di giudicare quei
provvedimenti non pitt idonei — nelle subentrate circostanze storiche —
a fondare la acquisizione iberica dei territori d’oltre mare. Ma era pur
sempre forza richiamarsi ad essi a giustificazione e legittimazione del
“potere di esclusiva” concesso su quelle terre ai Principi di Spagna a
scapito di ogni altra Signoria cristiana. E in vero - in tanto quadra
'intero ragionamento del Vitoria — in quanto a sostenerlo faccia pur
tuttavia valere i suoi diritti quella «ragione specificamente religiosa»3.

rituali, o magiche: di veri e propri atti di culto, o di teurgia. Parlo altresi di tutta
quell’altra serie di rapporti intersoggettivi (di tipo familiare, per esempio) che -
sebbene ordinati per se stessi a utilita sociali generali — pur tuttavia si
presentavano intrinsecamente penetrati di elementi di sacralita.

30 In proposito [nel clima ancor incerto della incipiente contra-reformatio] il Vitoria si
conforma alla “impostazione bilanciata” (divenuta peraltro ricorrente nella
canonistica moderata del tardo Quattrocento e della prima Eta moderna) data dal
Torquemada alla questione «an principatus romani pontificis non solum ad spiritualia sed
etiam ad temporalia se extendat». Dichiara i Nostro [come gia il Torquemada e i suoi
seguaci] di voler “mediare” fra i due grandi indirizzi contrapposti: fra I'opinione di
cooro che asseriscono «quod ommnis potestas temporalis derivatur a romano pontifice» e
I'opinione inversa di coloro che tanto a fondo privilegiano i Principi politici da lasciare
in piedi quasi nulla [«nihil pene integrum»] delle potesta chiesastiche. Si tratta di
procedere - egli ci dice — «inter utrosque utramque potestatem temperantes». Motivo
conduttore del Vitoria e che il Pontefice — perché possa adempiere a pieno il compito
salvifico commessogli da Dio — deve poter disporre [sempre per delibera divina] degli
strumenti che si rivelino indispensabili a un tanto impegnante adempimento: incluse
misure — all’occorrenza — di immediata ordinazione materiale. «Cui commissa est cura
alicuius officii intelliguntur concessa omnia sine quibus officium recte expediri non potest»:
sicché [essendo il Papa «pastor spiritualis», «ex commissione Christi», e non potendosi
accettare che il suo ufficio sia impedito «per civilem potestatem»] e forza che a lui Papa
sia lasciato — rispetto ai temporalia — quel tanto di potestas che gli occorre per reggere

47



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
4

o
i\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
oN=

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

[Proposito — questo — d’arduo appagamento. Non agevole il
discorso quando a interloquire con gli Ispani fossero non queste o
quelle genti primitive, culturalmente sprovvedute, si invece altre
Potenze cristiane: di pari elevatezza civile, di pari dignita formale e
materiale, e pari valenza diplomatica].

18 — Mandato missionario conferito in via esclusiva ai Principi di
Spagna: sua giustificazione in chiave di «convenientia ad finem
spiritualem»

Alle decretazioni di Alessandro VI Borgia e Giulio II della Rovere non
poteva in effetti non restar rimessa l'intera materia della acquisizione
alla Corona di Toledo di tutte le «terrae inveniendae et detegendae»: di
quelle “ancora da scoprire” al di la del noto meridiano. E a quelle
decretazioni pontificie non poteva non restar rimessa l'intera materia
della esclusione — dalle chiese e dai mercati di tutto il Mondo Nuovo -
di qualunque interferenza [non esplicitamente autorizzata] di
qualunque altro Potentato: «cuiuscumque dignitatis, etiam imperialis et
regalis». Nel che piti non recava vantaggio il richiamarsi alla figura
[fatalmente avviata a obsolescenza] d'una «generalis legatio» del
Pontefice: di tanto pregiata caratura da riprodurre in terris niente meno
che la Regalita Superlativa del Cristo Redentore. C’era piuttosto da far
leva su una potestas pontificia (religiosamente fondata e religiosamente
motivata nei suoi modi operativi pratici) capace di «ordinare temporalia
sicut expedit spiritualibus»: capace — cioé — di agire sui temporalia in
ragione della superiorita assiologica assoluta che si confa agli spiritualia.
S’aveva che fare — all’apparenza — con una potestas piu ristretta, oggi
diremmo pitt “mirata”: con una potestas tuttavia capace [se saputa
gestire con sagacia] di applicazioni pur esse spaziantissime. Ne parla lo
stesso de Vitoria [nel De potestate ecclesiae prior] come d'una «amplissima
potestas»: giacché —in merito — il Pontefice «potest non solum omnia quae
principes saeculares possunt, sed et facere novos principes et tollere alios et
imperia dividere et pleraque alia»31.

gli spiritualin a modo debito: «non est dubitandum quin fuerit ei relicta potestas in
temporalibus quantum necesse est ad gubernationem spiritualium».

31 Vale notare che [accantonando gli svolgimenti della pubblicistica ecclesiastica di
pili spinta intonazione ierocratica] il Vitoria (come gia il Torquemada e il Caietano, e
prima di loro altri teologi e altri canonisti di ispirazione moderata) si riallaccia per pilt
tratti ai lasciti culturali raccolti dalla Glossa ordinaria alla Concordia grazianea e al
Liber Extra. Solo che — nel rifarsi a tali insegnamenti — manca di cogliere il Vitoria [a
me sembra] e manca di rilanciare il meccanismo al quale quella organica dottrina
rimetteva l’efficacia operativa pratica (capace di «redundare in temporalia») delle
censure “spirituali”: propriamente e strettamente “spirituali”. Anziché rifarsi [alla

48



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

¢
o

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

Se mai [dinanzi a questa svariatezza di possibili interventi]
preoccupazione del Vitoria e di fissare un qualche criterio direttivo —e
un qualche limite — cui debba tenersi 1'esercizio pontificio di quella
«amplissima potestas» a ci0 che ne risulti ordinato e non turbato il régimen
politicum catholicum. S’intende [egli ci dice] che non possono esser
ravvisate nei giudizi di mera “convenientia ad finem spiritualem”, cui il
Papa si conformi rispetto a questo o quel negotium regni, la stessa
perentorieta e la stessa vincolativita che si confanno a un giudizio
fondato per contro su un piu rigido criterio di “necessitas”. [«Si Papa

maniera d'un Uguccione, d"un Vincenzo Ispano, d'un Giovanni Semeka Teutonico] al
paradigma “peccatum-poenitentia-satisfactio-absolutio” al quale la Grande Canonistica
rimetteva la efficacia in temporalibus [«indirecte et per consequentiam»] delle censure
sacerdotali e prelatizie — il Vitoria [come gia detti suoi predecessori] non crede di
dover raffigurare quella del Vescovo di Roma come una potestas «in tutto e per tutto
spirituale», ma crede di poter prospettare la spettanza al Papa d'una «aligua potestas
temporalis» che a lui Papa stara di esercitare quando a richiederlo intervenga una
istanza della «gubernatio spiritualis» non altrimenti realizzabile: «Papa habet potestatem
temporalem in ordine ad spiritualia, id est quantum necesse est ad administrationem rerum
spiritualium». [E come compete al Papa «in orbe», cosi questa speciale potesta si
comunica ai singoli Vescovi «in suo episcopatu»: purché costoro, beninteso, non
agiscano «ex auvaritia et ad quaestum, sed ad necessitatem et commodum rerum
spiritualium»].

Sara merito di Roberto Bellarmino [ma soprattutto di Francisco Suarez] l'aver
rimesso in chiaro la caratterizzazione essenzialmente ed esclusivamente “spirituale”
della potestas del Pontefice capace di investire in via indiretta e secondaria questo o
quel negotium temporale. Non parlo del Bellarmino di prima maniera [quello del De
potestate pontificis temporali del 1596] il quale teorizza ancora l’appartenenza al Papa —
«ratione suae spiritualis monarchine» — d'una «potestas disponendi de temporalibus rebus
omnium christianorum»: non d'una «potestas mere temporalis», indirizzata ai «temporalia
in quantum temporalia», ma pur sempre d'una «potestas temporalis» indirizzata ai
temporalia non in sé considerati ma in quanto strumentalmente rapportati alle somme
ragioni dello spirito. Parlo piuttosto del Bellarmino della polemica anti-regalistica: del
Bellarmino [di vent’anni dopo] che si da cura di emendare i propri criteri sistematici.
La potestas pontificia, egli precisa, & [«per se et proprie] una potestas strettamente
«spiritualis»: come quella cui «directe» si compete di «respicere, ut obiectum suum
primarium, spiritualia negotia». Solo «indirecte» [«id est per ordinem ad spiritualia»] essa
potestas pud esser trattal[«reductive et per necessariam consequentiam»] a «respicere
temporalia ut obiectum secundarium». Tant'e che - in luogo che di «potestas pontificis
temporalis» — il Nostro reputa di poter parlare di «potestas pontificis in rebus
temporalibus». [Citt. dal De potestate pontificis temporali, lib. V, capp. 1, 6, 7; e dal De
potestate summi pontificis in rebus temporalibus adversus guillelmum barclaium, 1610, cap.
5]. Pitt lineare la soluzione suareziana: tutta imperniata — per sua parte — sulla
magnificazione («in fine, origine, subiecto et aliis proprietatibus») della superiorita senza
confronto del compito salvifico ecclesiastico: la quale non pud non implicare —in chi
guardi alla cosa in stretta chiave provvidenzialistica-teonomica — una correlativa
subordinazione funzionale del compito civile: «ita subordinantur potestates sicut et
fines»: Tractatus de legibus ac Deo legislatore, 1612, lib. IV, capp. 6 ss.

49



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

¢
o

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

diceret talem administrationem non expedire gubernationi temporali
reipublicae, Papa non esset audiendus: quia hoc iudicium non spectat ad eum,
sed ad principem». Occorrera per contro rispettare il suo giudizio «si dicat
talem administrationem cederet in detrimentum salutis spiritualis»]. E quella
che poi conta € una duplice “necessitas”: — 'una da rapportare al “fatto
materiale “ della oggettiva rispondenza di questo o quel
provvedimento temporale a una imprescindibile istanza spirituale, la
quale rimarrebbe malamente negletta se non intervenisse a suffragarla
quell’atto di governo; — l'altra da rapportare al “fatto formale”
dell’'omesso esercizio soggettivo d'una simile attivita governativa per
opera delle competenti Potesta politiche. [«Non ergo sufficit ut aliquid sit
necessarium ad finem spiritualem ad hoc quod spectet ad Papam, sed oportet ut
illud sit in casu necessitatis: id est ubi cessat potestas civilis, et non ubi facere
posset officium suum»]. Comunque pero se ne delimiti la sfera operativa —
e tale la sua intrinseca natura che la «potestas Papae in temporalibus» non
puo [rispetto alle contese fra Principi cristiani] non esprimersi «ratione
pacis». Non pud non preoccuparsene il Pontefice «ratione charitatis»:
quia «pax est vinculum charitatis». Non puo non darsi carico dei «tot mala
spiritualia quot ex bello inter principes christianorum necesse est oriri». A lui
stara pertanto d’«esse iudex» e di «cognoscere de iure partium». A lui stara
di sententiam ferre»: e sara — questa — una sentenza categorica: «quam
tenentur recipere principes»32.

32 Riaffiora a questo punto un motivo ricorrente nella tradizione pubblicistica
ecclesiastica: quello che — nel rivendicare alla Autorita sacerdotale un preciso potere-
dovere di intervento [«ad ecclesiam spectat pacem servare et facere servare»] — si ricollega
giustappunto alla virtu teologale della “charitas”: di questa «dilectio proximi propter
Deum» che [«excellentisima virtutum»] & giusto la «virtus qua salvamur». E alla charitas
massimamente contraddice quell’«illud criminale peccatum» [per dirla alla maniera di
Egidio Romano] che e tale da «militare contra pacem» e da «populorum guerram
suscitare». E quindi con speciale intensita [«precipue»] che spetta alla Autorita
sacerdotale di intervenire quando occorra: «nota quod licet ad papam et ecclesiam spectet
cognoscere de quolibet criminali peccato et revocare peccatorem ad virtutem, tamen praecipue
spectat cognoscere de violatione pacis». [Val poi notare che della «ratio pacis» e della «ratio
pacis fractae» si tende a fare — dalla pubblicistica ecclesiastica — non solo un motivo di
attrazione delle singole fattispecie (“ratione peccati” o “ratione scandali”) alla
“giurisdizione spirituale” della Chiesa, capace di ricadute temporali soltanto “per
obliguum”, ma un motivo di “incardinazione diretta” delle stesse nella “giurisdizione
contenziosa” del Pontefice: «et notandum est quod non solum ratione peccati per viam
denunciationis papa inter laicos cognoscit de pace rupta <...> sed etiam immediate per viam
querelae papa cognoscere potest». Cosi Decio, Commentarium, in cap. 13 novit, X, 2, 1 de
iudiciis, riferendosi a un insegnamento del Panormitano in cap. 29 sicut,X, 2, 24 de
iureiurando, n. 1. Si veda ancora del Panormitano 1’enunciazione sintetica contenuto
nella rubrica al titolo de treuga et pace, X, 1, 34: «ad Papam pertinet reformare pacem: nam
rumpens pacem venit contra praeceptum charitatis, quia pax nihil aliud est quam charitas»].

50



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

¢
o

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

E in questa logica [in ragione d’un efficace sereno espletamento
della funzione missionaria della Chiesa, senza che subentrino a
intralciarlo sconvenienti casi di emulazione o antagonismo fra Principi
di pari devozione cristiana] ¢ in detta logica che va considerato e va
giustificato - secondo la rinnovata lettura che vuol darsene — il
provvedimento alessandrino di concessione in esclusiva ai Principi di
Castiglia e Portogallo del compito di promuovere e sostenere (nelle aree
di rispettiva pertinenza) 1’opera ecclesiastica di evangelizzazione dei
pagani.

19 - Riferimento alla «ratio pacis» ad evitare intralci alla «conversio
barbarorum»

Certo a tutti i Principi cristiani [proprio «in quanto Principi cristiani»]
spetta — siccome un che di indissociabile dal proprio principatus —
V'officium advocatiae (e relativi poteri strumentali) di adoprarsi — «iuxta
posse» — a solerte sostegno della Fede: in ragione del suo potenziamento
e della sua propagazione «in omnes gentes». E in vero - ancorché non
pitt nei modi perentori del buon tempo antico — [si pensi alla sentenza
isidoriana: «intra ecclesiam potestates necessariae non essent nisi ut quod non
praevalent sacerdotes efficere per doctrinae sermonem potestas hoc imperet per
disciplinae terrorem»] restava — quel «ministerium principis» — una
costituente non eliminabile del regime teopolitico cristiano. Solo che in
certe speciali congiunture [si diceva] puo rivelarsi di superiore utilita
disciplinare che - in luogo di rimettersi alla frammentaria iniziativa
quanto che sia devota dei singoli Signori — ci si premuri di dare alla
materia un organico assetto funzionale. Al che [s'intende] non altri puo
legittimamente provvedere se non il Vescovo di Roma: il quale & quegli
«cui spectat specialiter curare promotionem evangelii in totum orbem», e
quindi e quegli che delle occorrenze della Chiesa ha una visione
complessiva. Sta alla prudenza del Pontefice - sta alla sua
lungimiranza — conferire [se lo giudichi «expediens spiritualibus»] un
puntuale «mandato missionario» a quelli fra i Principi cattolici che
possano meglio provvedere «ad praedicationem Evangelii»: che possano
ad essa «dare operam commodius»: o abbiano comunque meritato pit
degli altri una cosi prestigiosa investitura. Che giustappunto &€ quanto si
dava per storicamente intervenuto in fatto di evangelizzazione delle
Americhe: «licet hoc sit commune et liceat omnibus, tamen Papa potuit hoc
negotium mandare hispanis et interdicere ommnibus aliis». Non solo: ma
[giustappunto nella logica d'una sorta di riesumata «pax Dei»] ben
anche si assumeva che la prudente lungimiranza del Pontefice avesse
titolo a mettere i Principi cattolici, personalmente investiti oltre 1’'oceano

51



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

¢
o

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

del patrocinio ufficiale della Fede, in condizione di poter attendere a
cotanto incarico senza moleste interferenze d’altri Principi cristiani. Nel
che si vedeva proprio un caso in cui precisamente stesse al Vescovo di
Roma di «ordinare temporalia sicut expedit spiritualibus». E cid non in
ragione del solo espletamento del compito specificamente
“missionario”, ma dello svolgimento di qualunque altra attivita:
politica, militare, culturale, semplicemente mercantesca. A quei Principi
estranei [si asseriva] poteva il Papa «non solum interdicere praedicationem
sed etiam commercium». Si giudicava che gli stessi — col loro disordinato
confluire nelle province d’oltre mare — finirebbero con l'intralciarsi I'un
l'altro e con l'ingenerare pregiudizievole disordine: «si indiscriminatim
ex aliis provinciis christianorum concurrerent ad illas provincias, possent se
invicem facile impedire et excitare seditiones». Di qui per l'appunto
I'esigenza di quell’organico assetto funzionale: «unde et tranquillitas
impediretur et iurbaretur negotium fidei et conversio barbarorum». E
privilegio [si dira] — quello largito ai Principi di Spagna — «quod Papa
concessit ad evitandum bella inter reges christianos»: onde oculatamente
egli «divisit terram»%.

3 Quella che viene a presentarsi & una situazione che per qualche aspetto potrebbe
richiamare alla memoria l’antica «pax Dei» o «treuga Dei» qual invocata in altri tempi,
in circostanze che esigevano - verso fattori esterni — un comune impegno di tutta la
Christiantas. Solo che qui non puo parlarsene alla maniera del Concilio di Clermont o
del Lateranense IV, o alla maniera del Dubois del De recuperatione terrae sanctae:
siccome monito solenne [rivolto ai «principes et populi christiani»] «ut ad invicem pacem
observent». Passino sopra [allora si diceva] quei Popoli e quei Principi ai loro inveterati
rancori, alle loro reciproche rivendicazioni. Mettano assieme le proprie risorse
materiali, uniscano le proprie forze militari, diano addosso agli Infedeli: «ut sic
materialibus et spiritualibus armis muniti adversus hostes fidei securius praelientur». [Gravi
le sanzioni spirituali a carico di quanti diversamente osino agire: a proprio arbitrio:
«tamquam perturbatores negotii crucifixi». Evidenti per contro i benefici d'una coordinata
militanza: «Si vero pax sit inter omnes catholicos, tunc de facili confluentes pugnatores ex
omni parte in terram sanctam, eam recuperare poterunt verisimiliter et servare»]. Altra -
viceversa — la funzione della inhibitio alessandrina a cio che altre Signorie cristiane
«accedere praesumant» («quavis de causa») alle aree geografiche situate oltre la raja. Qui
I'obiettivo da raggiungere non stava gia, come in passato, nel riuscire a condurre
«unitis viribus» una piu efficace azione bellica contro Potentati politici infedeli in
quanto nemici della Fede; si invece stava nel divulgare la Parola redentrice presso
popoli ai quali mai era prima occorso di ascoltata. E la collaborazione richiesta ai
Principi cristiani era non gia di tipo attivo ma passivo. Non una obbligazione di
“facere” loro si imponeva si invece una obbligazione di “non facere”: o di “pati”.

[Le citazioni nel testo sono tratte dalla Sententia de summo bono di Isidoro di
Siviglia; dal De indis, ;da Giovanni de la Pefia, Lectura in 2a 2ae, de fide spe et
caritate, qu. 10, art. 10, ad 3. Le citazioni in nota dalla Constitutio 71, ad liberandam
terram sanctam de manibus impiorum, del Concilio Lateranense IV; dal n. 9 del De
recuperatione terrae sanctae; dalla Inter caetera di Papa Alessandro VI].

52



_ ’- Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

Come si dava per sicuro, in una prospettiva di tal sorta, che una
“ratio belli” potesse essere giustamente invocata quanto ai barbari in pro
dei Principi di Spagna — cosi si presumeva che una altrettanto giusta
“ratio pacis” (a vantaggio pur sempre di quei Principi) fosse invocabile
rispetto agli altri Potentati dell'unum corpus christianorum.

20 — Contestazione della «divisio oceani» e della conseguente
«divisio mundi»

Non si poteva ovviamente far questione [catholice loquendo] circa il
valore delle clausole del provvedimento alessandrino nelle quali si
esprimeva la plenitudo potestatis (non condizionata né condizionabile
dagli uomini) che la ortodossia romano-centrica proclamava in
spiritualibus di indiscussa e indiscutibile spettanza del Vescovo
dell’'Urbe. Dico del potere del Pontefice di regolare - a proprio
insindacabile giudizio — i modi operativi a cui tenersi [“pro tempore”,
“pro locis”, “pro personis”] nel procedere alla «evangelizzazione delle
Genti». Legittimo - si diceva — il ricondurre a una ragione di ius
humanum [di ius bellicum] la “debellatio” dei Potentati indigeni: con
quanto ne seguiva circa la sorte delle terrae delle res delle personae di
loro originaria spettanza. Altrettanto legittimo ’ascrivere alla sanzione
pontificia [espressiva, pur in questo caso, di poteri sacerdotali
riportabili al ius divinum revelatum] il conferimento alla Monarchia
cattolica di Spagna del “privilegium ecclesiasticum” di sovrintendere alla
conversione degli indigeni d’America: provvedendo al reclutamento al
sostentamento alla custodia dei predicatori dei catechisti dei ministri. E
in vero la Bolla alessandrina [ancorché piti non credibile, nel perturbato
clima pubblicistico d’Europa, se accreditata d"un potere onnimodo del
Vescovo di Roma di dare e togliere dominio temporale ai Principi
politici] poteva ben essere veduta siccome espressiva del potere
pontificio di pit riguardoso rilievo spirituale di conferire
fiduciariamente a questo o quel Principe cattolico un qualche “mandato
missionario”. Sin qui nulla da dire: laddove a non poter giovarsi d'un
titolo di pari affidabilita formale era il tassello conclusivo del sistema:
quello costituito dalla interdizione di qualunque altro Potentato
cristiano — non da specifiche intromissioni concorrenziali o emulatorie
in merito alla sovrintendenza missionaria affidata ai Signori iberici —
ma pitt generalmente da qual si voglia manifestazione di «naturalis

53



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

¢
o

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

societas et communicatio» che pretendesse d’aver parte nelle vicende
d’oltre oceano3+.

Si poteva bensi considerare come un che di «necessarium» rispetto
alle grandezze dello spirito il concentrare nelle mani d'un solo
Governante di sicura ortodossia cattolica il «ius superintendentiae in
infideles» 1a dove un tale ius si presentasse strettamente funzionale alla
evangelizzazione dei pagani delle Americhe: alla rigenerazione del lor
animo in ragione di sommi valori trascendenti. Null’altro — per contro
— che «opportunum» rispetto a quelle medesime grandezze [null’altro
che «conveniens»] poteva risultare il fatto di indirizzare ai non-ispani un
generale divieto di comunicazione e di interscambio. Anzi quella
pretesa «convenientia» poteva sin tradursi - nel sentir comune - in
fomite di «scandalum». Inevitabile difatti che proprio una tanto
clamorosa quantita di privilegi ingenerasse il dubbio che - non il
destino escatologico degli indios stesse per davvero a cuore alla Corona
cattolica di Spagna — si invece le premesse di assicurarsi (politicamente
— militarmente - economicamente) un vero e proprio «monopolium
mundi». Men che meno poi configurabile che a porsi in un rapporto di
funzionalita immediata e necessaria rispetto al mandato missionario
degli Ispani fosse la assegnazione pontificia ad essi d'un «dominio
esclusivo sull’Oceano». Tale vantato «imperium super mare» [rapportato
non a una qualsiasi circoscritta «portio maris» ma a un «mare immensun»

3 Quella del “mandato missionario” [quale teorizzata nella Relectio vitoriana]
doveva in effetti rimanere la soluzione di piu diffuso accoglimento nella successiva
teologia politica di impostazione moderata: attenta al programma culturale d'un
ridimensionamento pubblicistico delle posizioni ierocratiche fattesi obsolete. Cosi
[qualche decennio appresso] il Bellarmino doveva ravvisare nella decretazione
alessandrina — non un intervento in pro dei Re di Spagna volto a secondarne le
ambizioni espansionistiche — si piuttosto un atto di “responsabilizzazione” di quei Re
nell’'opera di propagazione della Fede. Non li ha spronati — Papa Borgia — «ad
debellandos reges infideles novi orbis, et eorum regna occupanda; ma li ha sollecitati «ut eo
adducerent fidei christianae praedicatores, ac defenderent tum ipsos praedicatores tum
christianos ab eis conversos». E alla opinione del dotto Cardinale si associa — come in
tantissimi altri casi — quella (pit1 articolata) di Francisco Suarez: «Potest Pontifex inter
principes seu reges temporales distribuere provincias et regna infidelium, non ut illas suo
arbitrio occupare possent, hoc enim tyrannicum esset <...> sed ut praedicatores evangelii ad
illos mittendos procurent, et sua potestate illos tueantur, etiam iustum bellum indicendo si
ratio et iusta causa id postulet». [Citt. dal De romano pontifice del Bellarmino; dal De fide
(18, 1, 4) di Francisco Suérez]

E ci si doveva ben anche preoccupare —da taluno — di ricollegare la questione alla
piti generale problematica della infallibilita pontificia: «Alexander VI (si in eo facto
particulari, ad reges illos tantum et ad illas insulas pertinente, non erravit) solum concessit
illis regibus ius quoddam superintendentiae et patrocinii in infideles illos, postquam debito
modo ad fidem essent conversi». [Cit. da Gregorio di Valencia,...III, disp. 1, qu. 20, art. 7
ad 2].

54



_ 6 Stato, Chiese e pluralismo confessionale
y

¢
o

\ Rivista telematica (www.statoechiese.it)
L]

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

qual il «mare oceanum»] poteva trovare un autonomo titolo fondante
nella “interposizione costitutiva” del Pontefice, in quanto fondata su
quella omnimoda potestas che fra Quattro e Cinquecento 1’Antistite
romano seguitava a reclamare come a sé spettante de iure divino positivo.
Che & quanto precisamente era avvenuto nei casi presi in conto dalle
bullae atlanticae d’'un tempo: e nell’lnter caetera, fra tutte la pit
significante. Ma quello stesso imperium [legato “fontaliter” a un simile
presupposto ecclesiologico] restava invece malamente esposto a una
infinita di possibili contestazioni giuridico-formali - e francamente
militari — se privato (come stava via via accadendo nella realta viva del
ius publicum europaeum) del punto d’appoggio precisamente costituito
dalla omnimoda potestas Papae: incappata frattanto in un fenomeno di
mesta involuzione®.

% Si opponeva alle ragioni della Corte ispanica I'antico insegnamento di Domizio
Ulpiano: «mare commune omnium est et litora sicut aér»: per cui [¢ sempre il
Giureconsulto a riferirlo] «saepissime rescriptum est non posse quem piscari prohiberi». Di
qui la raffigurazione del mare come res non appropriabile nei modi in cui sono
appropriabili le res nullius: ossia “per inventionem”, “per occupationem”. E non di meno
dalla trattatistica aulico-curiale ci si poteva prevalere dei pit1 recenti insegnamenti dei
Commentatori di maggior prestigio: per i quali il mare [«res nullius» quanto alla
«proprietas» e «res communis» quanto invece all’«usus»] restava pur sempre
assoggettabile a un’alta manus di tipo pitt propriamente pubblicistico. Sul mare - si
diceva — «iurisdictio est Caesaris». [Ancora Alciato, in pieno Cinquecento, reputava sin
risibile («perridiculum») il negarlo: «nam cum imperator sit mundi dominus certe non terrae
tantum sed et mare ipsius legibus parere debuerat»]. E qui - di faccia alle carenze
dell'Impero — poteva appunto subentrare la potestas omnimoda di spettanza pontificia:
dalla quale [secondo gli schemi ierocratici] proprio Cesare era il primo a trarre la sua
auctoritas. Come dire che a legittimazione del «dominium maris» vantato dagli Iberici
ben si poteva far appello ad una superiore decretazione pontificia. Cambiava invece
tono la questione quando pilt non si poteva far capo ai detti schemi, ma c’era da
trovare un’altra fondazione a quel dominio. E in cid veniva naturale risalire alle
precedenti esperienze diciamo cosi “laiche”. Ci si richiamava specialmente [come gia
fatto dai giuristi di Venezia, di Genova, di Pisa] alle figure della «prescrizione
acquisitiva» e della «consuetudine»: considerate sostanzialmente in parallelo.
«Praescriptione acquiritur ius privato», si diceva; e si aggiungeva: «consuetudine inducitur
lex in publico». Da altri si asseriva che alla praescriptio ci si debba appellare «respectu
imperatoris», alla consuetudo invece «respectu navigantium per mare». Contava - in
somma — che [a suffragio dell'una e dell’altra soluzione] militasse il fatto d’una
«possessio» sufficientemente lunga: quella «possessio» che — per loro parte — i difensori
della liberta dei mari negavano in radice possa riguardare le aquae maris: le quali sono
inafferrabili come inafferrabile & I'aér che ci circonda: e sono quindi tali da non poter
“esser possedute”. Prendeva cosi inizio una querelle, straordinariamente articolata,
destinata a protrarsi ben a lungo: la cui soluzione alla fin fine doveva restar rimessa —
non tanto alla forza persuasiva dei contrapposti argomenti dottorali - quanto alla
potenza di fuoco delle flotte in mare.

55



_ ’- Stato, Chiese e pluralismo confessionale

\\. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

Conclusione

Troppi e troppo potenti fattori instavano a impedire un sostanzioso
rilancio in chiave teo-politica della maioritas papae d’antica memoria:
ancorché sussunta nelle forme meno impegnative d’una potestas non
direttamente «in temporalibus» ma piti semplicemente «circa temporalia»:
d'una potestas non ordinata se non al «quantum mnecesse est ad
administrationem spiritualium». Si pensi all’astioso impegno anti-romano
dei Potentati protestanti, e insieme al montante giurisdizionalismo degli
stessi Potentati mantenutisi cattolici. Si pensi soprattutto alle profonde
mutazioni della opinione europea circa il ruolo da seguitare a
riconoscere nell’ambito comunitario generale al fattore religioso e alle
Istituzioni che ne reclamano la gestione autoritaria. Si poteva - dalla
Cattolicita ufficiale — reagire alla protestatio germanica nei modi d'un
rigido richiamo ai venerandi temi ierocratici. Intransigenti — in questa
direzione — certe enunciati della Bulla in coena domini nella redazione di
Pio V. Si poteva — dalla intellettualita di Curia — discettare [e il titolo
d'un saggio di quegli anni] de summa pontificia potestate creandi et
destruendi saeculares dignitates et potestates in toto terrarum orbe.
Fortemente poi discusso [in sede non solo letteraria ma ufficiale] il
moderatismo di Roberto Bellarmino non ancora Cardinale. Inevitabile
pero che a prevalere [tanto «in palatio» quanto «in scholis»] fosse — in
fine — proprio la revisione in chiave temperata dei vecchi schemi
pubblicistici ecclesiastici quale patrocinata giustappunto dal grande
Controversista gesuita e da Francisco Sudrez. Inevitabile [quanto al
nostro tema] che — emesse sulla base d’una certa “ideologia sottesa”,
ereditata dalla eta bonifaciana — le determinazioni alessandrine (ma
direi l’assieme delle bullae atlanticae) venissero riviste [“rivisitate”] in
un’ottica diversa: e fossero in questa diversa prospettiva reinterpretate
per pitl tratti. Tant’e che —in fine — la interposizione d’Alessandro VI
non altrimenti doveva venir rappresentata [dalla pubblicistica di curia]
che nei modi d'un mero “arbitrato pontifico”: d’una interposizione
prestigiosa tesa [«ratione pacis»] a dirimere una incresciosa vertenza fra
Principi di pari devozione cattolica-apostolica-romana. Decisamente
disattesa — viceversa — [tacciata di inaccettabile «papo-cesarismo»] la
pretesa della interposizione pontificia d’aver valore erga ommnes: di
vincolare — non le sole Parti in causa — ma i Principi tutti della
Cristianita. A secondare la qual cosa [sul piano della effettivita politica]
poco valeva — dal suo canto — la declinante potentia facti delle Corone
iberiche: e meno ancora la montante potentia facti delle Corone ad esse
ostili.

56



_ ’- Stato, Chiese e pluralismo confessionale
. \. Rivista telematica (www.statoechiese.it)

'.. dicembre 2007 ISSN 1971- 8543

Né poteva mancare d’aver parte su una siffatta involuzione il
generale scadimento [se si eccettuano s’intende talune personalita di
forte taglia] della cultura giuridica cattolica contro-riformistica: specie a
confronto del contrapposto vigoroso espandersi del giusnaturalismo e
giusrazionalismo di stampo protestante, o addirittura di incipiente
ispirazione laicizzante. E [paradossalmente] a questa esplosione
culturale doveva proprio concorrere la costruzione del Vitoria: usata —
diciamo cosi — «contro se stessa». E cid0 giusto per opera degli
avversatori piu decisi delle conclusioni pubblicistiche di fondo cui
mirava l'intero impegno del gran Domenicano. La si leggeva — quella
costruzione dottorale — «per parti separate»: la si valorizzava e recepiva
nelle «componenti naturalistiche», per ignorarla viceversa nelle
«componenti soprannaturalistiche»: pur legate alle prime [nel pensiero
del Vitoria] secondo un vincolo strettissimo: secondo quel nesso
indissociabile che — comunque lo si intenda — non pud non vincolare
[catholice loquendo] la lex naturae alla lex gratiae. Si pensi a un Hugo
Grozio: dico del Grozio del Mare liberum: tratto a dissertare [nel nome
della «utilitas totius humani generis»: ma in ragione pili in specie degli
interessi mercantili del suo Paese, compromessi in Oriente dai privilegi
portoghesi] «de iure quod batavis competit ad indicana commercia». Egli
confuta il Vitoria proprio con gli argomenti del Vitoria. E infatti e al
«titulus naturalis societatis et communicationis» che 1'Olandese si richiama
contro l'avidita dei Lusitani: i quali [egli sostiene] - «etiamsi domini
essent earum regionum ad quas batavi proficiscuntur» — violerebbero quel
canone «si aditum batavis et mercatum praecluderent». E delle conclusioni
del Vitoria il Batavo ha buon gioco proprio perché provvede ad
“isolare” (a considerare “per sé stante”) la «componente naturalistica»
del sistema argomentativo del De Indis: senza dar peso ulteriormente a
questi o quei residui «condizionamenti fideistici». Si dava — con questo
— che allo «internazionalismo teologico» del Monaco Vitoria [«padre del
renacimiento theoldgico espafiol»] subentrasse — facendo valere in fine il
suo primato culturale e operativo pratico — 1’«internazionalismo
giuridico» [fondamentalmente “laico”] di Hugo Grozio: «iurisconsultus
generis humani».

E tanto & vera questa dipendenza dal Vitoria degli avversari piu
decisi del Vitoria stesso che paradossalmente — col trascorrere dei secoli
— doveva seguirne addirittura la inclusione didascalica del Nostro
[quasi “agiografica” nei toni] fra i difensori della “liberta di
commercio”: fra i difensori — prima ancora — della “liberta dei mari”:
fra i sostenitori [“umanitari”] della “naturale parita degli uomini”, della
loro “nativa dignita”: fra i “secolarizzatori” - se puo dirsi — della
relazionalita internazionale. Cose tutte non propriamente confermate [a

57



. *".l Stato, Chiese e pluralismo confessionale
.‘.‘

M jicembre 2007 ISSN 1971- 8543

Rivista telematica (www.statoechiese.it)

me parrebbe] dal complessivo argomentare e dallo spirito del De indis
recenter inventis.

58



