
TintasTintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 13 (2024), pp. 21-30. issn: 2240-5437. 
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas

Una nota a «Himno a la juventud»: 
algunas referencias pictóricas 

Félix Pardo Rubio
Investigador independiente

fpardo5@xtec.cat

«Himno a la juventud» pasa por ser un poema cargado de referencias literarias, como 
es habitual en la poesía de Gil de Biedma. Lo que no resulta tan frecuente es encontrar 
ecos de otras disciplinas, como las artes plásticas; o al menos, se puede constatar, es un 
aspecto de la poesía de Jaime Gil al que la critica no ha prestado el mismo grado de aten-
ción. Por lo que se refiere a «Himno a la juventud», el propio poeta nos puso sobre las 
pistas a seguir. En una lectura realizada en la Residencia de Estudiantes, allá por el año 
1988, declaró:

[…] la descripción de esa muchachita está hecha por un contemplador que es 
un hombre mayor, cargado de literatura, cargado de referencias artísticas, que 
inmediatamente desdobla, es decir, sustituye la imagen real por una imagen 
que es la juventud; por lo tanto se convierte en algo que es un andrógino; la 
juventud tiene dos sexos. Es un andrógino y eso le dispara también una serie 
de referencias plásticas, puesto que el tema del andrógino tiene una larga tra-
dición plástica. […] La descripción de este andrógino está llena de ecos; por 
ejemplo, hay un eco muy directo de Rubens. Pero luego, sobre todo, lo que yo 
tenía en mente cuando hago la descripción son dos cuadros de Botticelli: La 
primavera y El nacimiento de Venus. Incluso las caracolas, en un momento 
dado, vienen del recuerdo del personaje con la caracola en La primavera1.

Intentaremos desvelar a qué apuntan las palabras de Jaime Gil, cuáles son esas «refe-
rencias artísticas» que tanto pesan en el contemplador de la muchacha como para des-
plazar su imagen real y reemplazarla por la de la juventud, ese andrógino de tan «larga 
tradición plástica»; cuáles son los «ecos» que van a resonar y dejar huella en el largo pasaje 
descriptivo del poema.

Para empezar, resulta un tanto paradójico que mencione a Rubens como referente «di-
recto» en la descripción del andrógino que está intentando recrear (menos sorprendente 

1 Gil de Biedma, Jaime, La voz de Jaime Gil de Biedma. Poesía en la Residencia, Madrid, Publicaciones de 
la Residencia de Estudiantes, 2001, p. 41. 



Félix Pardo Rubio
Una nota a «Himno a la juventud»: algunas referencias pictóricas

——— 22 ———

TintasTintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 13 (2024), pp. 21-30. issn: 2240-5437. 
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas

hubiese sido de haber nombrado a Caravaggio). El pintor flamenco hace gala de extrema 
virilidad en sus figuras masculinas, del mismo modo que sus mujeres desbordan exube-
rante feminidad. A pesar de ello, Rubens pinta el rapto de Ganimedes en dos ocasiones. 
La versión que más nos interesa está expuesta en el Museo del Prado.

Ganimedes, recordemos, era un joven efebo hijo del rey Tros –epónimo de Troya–, 
que mientras guardaba los rebaños de su padre en el monte Ida –otras versiones prefieren 
mientras cazaba– fue raptado por Zeus, atraído por su cautivadora belleza y sensualidad. 
El uránida adoptó la forma de un águila, lo arrastró por los aires hasta el Olimpo para, una 
vez allí, hacerlo (además de compañero de lecho) su copero, desvinculando de esta tarea 
a su hija Hebe, diosa de la juventud.

Ya la literatura clásica –o al menos algunas de sus manifestaciones– aludía de for-
ma insoslayable a la relación sexual entre la divinidad y el joven adolescente; sirvan de 
ejemplo las dos fuentes citadas a continuación. En las Elegías de Teognis (siglo VI a. C.) 
encontramos esta declaración: «Es dulce amar a un joven, que también el Cronida, / rey 
de los inmortales, amó a Ganimedes. / Lo raptó y ascendió con él al Olimpo. Y en dios lo 
convirtió / porque tenía la amable flor de adolescencia» (Teognis, Elegías, II, 1345-1348)2. 
Por su parte, uno de los textos de la Antología palatina, que trata sobre la inclinación del 
deseo hacia los muchachos, dice: 

ΠυγὴνΣωσάρχοιοδιέπλασενἈμφιπολίτεω
μυελίνην παίζων ὁ βροτολοιγὸςἜρως,
Ζῆνα θέλωνἐρεθίξαι, ὁθούνεκα τῶν Γανυμήδους
μηρῶνοἱτούτου πουλὺμελιχρότεροι. 

Jugando el cruel Eros, modeló más suave que el meollo 
el culo de Sosarco de Anfípolis.
Quería darle celos a Zeus porque los muslos de Sosarco
son mucho más sabrosos que los de Ganímedes3.

En esta línea, David A. Velásquez certifica:

La producción poética principalmente de finales del periodo clásico y durante 
los reinos helenos nos presenta un erotismo mucho más marcado [respecto al 
mito de Ganimedes], donde definitivamente el joven es un objeto de deseo no 
solo en la medida de la pedagogía […]. El enaltecimiento de zonas del cuerpo 
como los muslos y las nalgas en los erómenos, que necesariamente desempe-
ñan un papel pasivo en la relación sexual […], no relacionadas ni menciona-
das con el proceso pedagógico en el periodo arcaico nos dan la impresión de 

2 Antología de la poesía erótica griega, ed. bilingüe y traducción de José L. Calvo Martínez, Madrid, 
Cátedra Letras Universales, 2009, pp. 135-137. La propia Antología reproduce el texto griego original: 
«Παιδοφιλεῖν δέ τι τερπνόν, ἐπεί ποτε καὶ Γανυμήδους / ἠράσατο Κρονίδης ἀθανάτων βασιλεύς, / ἁρπάξας 
δ᾽ ἐς Ὄλυμπον ἀνήγαγε, καί μιν ἔθηκε / δαίμονα παιδείης ἄνθος ἔχοντ᾽ ἐρατόν». Ibídem, pp. 136-138.

3 Antología de la poesía erótica griega, cit., pp. 266-267. James L. Saslow remite además a varias de 
entre las obras de Eurípides (Orestes, Cíclopes, Ifigenia en Aulide) en las que Ganimedes «es francamente 
identificado como compañero de cama o juguete de Júpiter»; alusiones que tienen su continuación en la 
literatura latina como en «los a menudo obscenos epigramas de Marcial»: cf. Saslow, James M., Ganimedes 
en el Renacimiento. La homosexualidad en el arte y en la sociedad, Madrid, Ed. Nerea, 1989, p. 16 y nota 9 
p. 209. Quienes estén interesados pueden encontrar un peritaje mucho más completo de las referencias a 
Ganimedes en la literatura clásica consultando la tesis doctoral de Mayo, Penelope C., Amor spiritualis et 
carnalis: Aspects of the Ganymede Myth in Art, New York, New York University, 1967.



Félix Pardo Rubio
Una nota a «Himno a la juventud»: algunas referencias pictóricas

——— 23 ———

TintasTintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 13 (2024), pp. 21-30. issn: 2240-5437. 
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas

una práctica que se ha transformado y de la cual podrían surgir elementos 
pasionales que explicarían la erotización del mito4.

El proceso de que habla Velásquez tiene su paralelo en las manifestaciones iconográ-
ficas. Así, soslayando la infinidad de representaciones griegas, nos encontramos con un 
mosaico romano cuya ejecución del tema muestra un águila que sostiene a Ganimedes 
por los muslos y parece estar sodomizando al muchacho, mientras lo eleva por los aires 
(Anónimo. Siglo III a. C. Mosaico. Paphos, casa de Dionisos. Parque Arqueológico de 
Kato Paphos, Chipre)5. En un salto de siglos, con innumerables interpretaciones en el 
entretanto, Miguel Ángel Buonarroti realizó, hacia 1532 o 1533, tres dibujos con destino 
a su joven “amigo” Tommaso Cavalieri; uno de ellos reproduce El rapto de Ganimedes, 
del que se conservan varias copias –una de ellas por ejemplo en el Fogg Art Museum de 
Cambridge, Massachusetts–. El dibujo recuerda mucho el mosaico romano y, de manera 
más evidente, muestra el acto sexual, pues el águila –situada detrás del joven– lo coge con 
sus garras por las piernas como si quisiera separarlas, al tiempo que presenta su sexo a la 
altura de las nalgas. Antes, Leon Battista Alberti había escrito que la manera más adecua-
da de representar a Ganimedes sería con «la frente tersa, imberbe, de hermosos y suaves 
muslos»6.

Algo más de un siglo después, Pedro Pablo Rubens pinta al óleo un Rapto de Ganimedes 
para decorar la Torre de la Parada. González Zymla describe bien lo que podemos obser-
var en el lienzo:

[…] a un Ganímedes de 15 ó 16 años, con la cintura desnuda en fuerte torsión, 
rubio, de largas melenas ondeantes al viento, rodeado por el águila, que le 
rapta con fuerza, sujetándole con las garras por los muslos, en un fuerte ím-
petu ascensional lleno de dinámico movimiento. Lleva colgado el carcaj con 
las flechas que se le caen, de tal modo que Rubens demuestra haber seguido la 
versión del mito que se recoge en la Eneida de Virgilio y no la versión de las 
Metamorfosis. A unos ojos relativamente avispados no se les puede escapar 
que la posición del carcaj es un símbolo fálico y el modo en el que muestra 
las nalgas blancas y carnosas de Ganímedes alude al apetito sexual de Júpiter7.

Ratificaría la apreciación con que se cierra la cita anterior la cartela que acompañaba 
el cuadro de Rubens en la exposición temporal organizada por el Museo del Prado entre 
el 02/03/2021 y el 04/07/2021, bajo el título Pasiones mitológicas: «Zeus agarra con el pico 
y las garras a Ganimedes mientras intenta penetrarlo por detrás (no vemos aquí el acto 
sexual, pero el simbolismo de la aljaba es suficientemente explícito)». La autoría de la 

4 Velásquez Páez, David Alejandro, «El rapto de Ganimedes ¿Relación homosexual o institución griega? 
El homoerotismo en la Grecia arcaica y sus posteriores representaciones», Artificios. Revista colombiana de 
estudiantes de historia, 10 (2018), p. 18.

5 Véase https://www.theoi.com/Gallery/Z32.2.html.
6 Citamos de González Zymla, Herbert, «Consideraciones sobre la iconografía e iconología del mito de 

Ganímedes, el troyano, a través del arte antiguo y medieval», Troianalexandrina: Anuario sobre literatura 
medieval de materia clásica, 7 (2007), p. 157. Sin embargo, no hemos podido encontrar la cita referenciada 
en la obra y capítulo indicados. En cambio, una expresión muy semejante puede leerse en Saslow, James M., 
op. cit., p. 14, obra citada y consultada por González Zymla. Ahora bien, cabe señalar que Saslow no recoge 
las palabras textuales de Alberti sino que las interpreta en lo que quisieron decir. 

7 González Zymla, Herbert, op. cit., p. 178.

https://www.theoi.com/Gallery/Z32.2.html


Félix Pardo Rubio
Una nota a «Himno a la juventud»: algunas referencias pictóricas

——— 24 ———

TintasTintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 13 (2024), pp. 21-30. issn: 2240-5437. 
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas

redacción se debió a Miguel Falomir, director del Museo del Prado8. Y todo ello, o infor-
maciones semejantes, forman parte del bagaje con que cuenta ese contemplador –«que es 
un hombre mayor, cargado de literatura, cargado de referencias artísticas»– que va a ir 
armando la efigie de la juventud, de la donna ideale, «que resulta ser un andrógino».

El cuadro de Rubens, creemos, va a servir para la construcción de dos de los versos: 
el 14, «con nalgas maliciosas lo mismo que sonrisas»9, nalgas maliciosas que ocupan el 
centro del cuadro, y por ello son el foco de atención principal del espectador. Un espec-
tador como nuestro poeta, casi seguro, al contemplar el cuadro en el Prado tendría bien 
presentes las palabras de Robert Graves: «El nombre de Ganimedes […], convertido en 
catamitus en latín, ha dado a los ingleses la palabra catamite, que significa el objeto pasi-
vo de la lujuria homosexual masculina»10. El otro verso sería el 34, «y la graciosa timidez 
del príncipe»11 pues, como se ha señalado más arriba, Ganimedes era príncipe troyano. 
Tampoco se puede descartar que los «toros» del verso 24 deban algo a memorias de otro 
cuadro emblemático de Rubens, El rapto de Europa.​

Detengámonos ahora en La primavera y El nacimiento de Venus. Desconcierta que en 
relación con un poema como «Himno a la juventud» se aluda a La primavera. Si excep-
tuamos la presencia de Venus, ni el paisaje ni el resto de personajes parecen aportar nada 
al texto. No vamos a entrar a discutir las múltiples y variadas interpretaciones que se han 
formulado respecto a uno y otro cuadro. Únicamente nos vamos a aproximar a las aporta-
ciones que desde la historia del arte tenían mayor predicamento por cuando se compuso 
el poema y/o que más podían interesar a Jaime Gil. 

Por lo que hace a La primavera y El nacimiento de Venus, los especialistas sostienen que 
existe una estrecha relación entre las dos obras. Vasari fue el primero en hacerlo, al asegu-
rar que había admirado ambas pinturas en la villa de Castello, en época de Botticelli pro-
piedad de los hermanos Giovanni y Lorenzo de Medici “Popolani”, parientes de Lorenzo 
el Magnífico. Eso nos lleva a tratar ambas obras a la vez –y por tanto justifica que nuestro 
poeta las mencionase juntas–. Erwin Panofsky llegó a afirmar con rotundidad «la rela-
ción especialísima que unía la Primavera, y solamente la Primavera, con el Nacimiento de 
Venus, y solamente el Nacimiento de Venus […]»12, descartando vínculos tan estrechos 
con otras obras de Botticelli –como habían propugnado algunos historiadores–, descar-
tando que pudieran tratarse por separado –como otros estudiosos habían postulado–. 
Para su interpretación, Panofsky sigue los pasos de Aby Warburg, aunque le hace algunas 
matizaciones. El erudito hamburgués se había propuesto estudiar El nacimiento de Venus 
y La primavera a la luz de los textos literarios y teórico-artísticos equivalentes y contem-
poráneos de dichos cuadros. Su objetivo fundamental era rastrear cuáles fueron los moti-
vos de la Antigüedad que más influyeron en Botticelli.

8 Riaño, Peio H., «Las violaciones que denuncia la National Gallery y que el Prado oculta en su 
exposición “Pasiones mitológicas”», elDiario.es, 13 de marzo de 2021. https://www.eldiario.es/cultura/arte/
violaciones-denuncia-national-gallery-prado-oculta-exposicion-pasiones-mitologicas_130_7302367.html 
(fecha de consulta: 26/06/2024).

9 Gil de Biedma, Jaime, «Himno a la juventud», en Las personas del verbo, Barcelona, Seix Barral, 1982, 
p. 170.

10 Graves, Robert, Los mitos griegos I, Madrid, Alianza Editorial, 1985, p. 81.
11 Gil de Biedma, Jaime, «Himno a la juventud», cit., p. 171.
12 Panofsky, Erwin, Renacimiento y renacimientos en el arte occidental, 5ª ed., Madrid, Alianza Editorial, 

1986, p. 281.

https://www.eldiario.es/cultura/arte/violaciones-denuncia-national-gallery-prado-oculta-exposicion-pasiones-mitologicas_130_7302367.html
https://www.eldiario.es/cultura/arte/violaciones-denuncia-national-gallery-prado-oculta-exposicion-pasiones-mitologicas_130_7302367.html


Félix Pardo Rubio
Una nota a «Himno a la juventud»: algunas referencias pictóricas

——— 25 ———

TintasTintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 13 (2024), pp. 21-30. issn: 2240-5437. 
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas

El primer referente en señalar alguna relación entre una y otra pintura había sido 
Giorgio Vasari –tal y como se indicó más arriba–, que consignó haber visto ambas obras 
en la villa de Castello, propiedad del duque Cosme: 

Per la città, in diverse case fece tondi di sua mano, e femmine ignude assai; delle 
quale oggi ancora a Castello, villa del Duca Cosimo, sono due quadri figurati, 
l’uno, Venere che nasce, e quelle aure e venti che la fanno venire in terra con gli 
Amori; e così un’altra Venere, che le Grazie la fioriscono, dinotando la prima-
vera; le quali da lui con grazia si veggono espresse.
«Hizo pinturas en tondo para varias casas de la ciudad, y un buen número de 
desnudos femeninos, dos de los cuales se encuentran actualmente en Castello, 
en la villa del Duque Cosme. Uno es el Nacimiento de Venus, arrastrada hacia 
la tierra por brisas, con los cupidos; la otra es también una Venus en compañía 
de las Gracias, que la cubren de flores, representando la Primavera, expresada 
por el pintor con mucha gracia13.

Salvo por una discrepancia en el número de las Horas o Estaciones, sostiene Panofsky, 
El nacimiento de Venus de Botticelli sigue de cerca la descripción de Poliziano. Disidencia 
que se explica por una aproximación al principio del De rerum natura de Lucrecio. Antes 
Warburg ya había citado como referente de El nacimiento de Venus la Giostra de Poliziano, 
inspirada –para el pasaje que interesa– en el segundo himno homérico a Afrodita. Pero 
precisamente son las diferencias que la separan de la obra clásica y algunos de los deta-
lles desarrollados en la Giostra los argumentos principales que señalan a Poliziano como 
fuente principal de Botticelli.

Por lo que hace a La primavera –volvemos a Panofsky–: 

[t]ambién ella se basa principalmente en Poliziano, que tanto en su Giostra 
como en la pastoral, un poco más tardía, Rusticus (que forma parte de sus Syl-
vae y se publicó en 1483), describe el “reino (regno) de Venus”. Desarrollando 
hábilmente cuatro líneas de Lucrecio y dos y media de Horacio, va enume-
rando todos los elementos que participan en el cuadro de Boticelli: Venus; 
Cupido; la Primavera (la lieta Primavera); Flora “otorgando dulces besos a 
su amante esposo”, es decir, a Céfiro; y las Gracias danzantes. Hasta el hecho, 
bastante insólito, de que la flecha de oro de Cupido esté provista de barbas 
de fuego se explica gracias a la Giostra: con tanta fuerza tensa Cupido el arco, 
dice Poliziano, que “con la mano izquierda toca el oro fogoso, / y con la cuerda 
su pecho derecho” (“la man sinistra con l’oro focoso, / la destra poppa con la 
corda toca”). La única figura que Poliziano no nos esclarece es la de Mercurio; 
pero es precisamente de su presencia y conducta de donde podemos inferir la 
presencia e importancia de una significación “metaliteral” en la composición 
de Boticelli14.

   El poeta y humanista toscano había recogido en su texto algunas recomendaciones de 
Leon B. Alberti –expuestas en el Libro della pittura–, consejos que crearon una corriente 
seguida por los círculos artísticos florentinos. En lo esencial, los fragmentos de Alberti 

13 Warburg, Aby, El renacimiento del paganismo: aportaciones a la historia cultural del Renacimiento 
europeo, Madrid, Alianza Editorial, 2005, p. 74.

14 Panofsky, Erwin, op. cit., p. 277.



Félix Pardo Rubio
Una nota a «Himno a la juventud»: algunas referencias pictóricas

——— 26 ———

TintasTintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 13 (2024), pp. 21-30. issn: 2240-5437. 
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas

que acabarán recalando en el programa pictórico de Botticelli –vía Poliziano– son los 
siguientes. Para ambos cuadros:

[…] consiglio, ciascuno pictore molto si faccia familiare ad i poeti, rhetorici et 
ad li altri simili dotti de lettera, sia che costoro doneranno nuove inventione o 
certo ajuteranno ad bello componere sua storia, per quali certo adquisteranno 
in sua pictura molte lode et nome.
[…] aconsejo, que el pintor estudioso se haga familiar y bienquerido de los 
poetas, los teóricos y de los restantes doctos de las letras, pues de unos ingenios 
eruditos alcanzarán no sólo óptimas ornamentaciones, sino que también irá 
en provecho de sus invenciones, que en pintura suponen la mayor alabanza15.

Más específicamente, para El nacimiento de Venus:

Dilettano nei capelli, nei crini, ne’ rami, frondi et veste vedere qualche movi-
mento. Quanto certo ad me piace nei Capelli vedere quale io dissi sette movi-
menti…
Los movimientos de los cabellos, las crines, las ramas, las hojas y las vestimen-
tas deleitan expresados en una pintura. Me gusta que los cabellos se muevan 
en los que llamé siete modos…16

Siguiendo esas recomendaciones de Alberti, Poliziano inserta en su poema algunos 
pasajes inspirados en Ovidio y Claudiano, que luego pasarían a El nacimiento de Venus.

Otros ejemplos de eruditos o artistas renacentistas probarían que ciertos ornamentos, 
así como el tratamiento de las figuras principales del cuadro serían deudores de influen-
cias procedentes de la Antigüedad. El mejor resumen en este sentido lo hace el mismo 
Warburg:

En una serie de obras de arte emparentadas por el objeto que tratan –el cua-
dro de Botticelli, el poema de Poliziano, la novela arqueológica de Fancesco 
Colonna, el dibujo precedente del círculo de Botticelli y las descripciones de 
obras de arte de Filarete– se pone de manifiesto la inclinación, nacida del co-
nocimiento que entonces tenía del mundo antiguo, a recurrir a las obras de 
arte de la Antigüedad siempre que se trataba de encarnar la vida en su movi-
miento externo17.

El motivo de las Gracias, en La primavera, bebe en las fuentes de Séneca; para mayor 
concreción, de un pasaje del De beneficiis (lib. I, c. 3). Al mismo Séneca se debe la presen-
cia y actitud –como mencionó Panofsky, bastante anómala– de Mercurio: 

Ergo et Mercurios una stat, non quia beneficia ratio commendat vel oratio, sed  
quia pictori ita visum est.
Y, por eso, Mercurio está con ellas, no porque los beneficios sean valorados 
por la razón o la elocuencia, sino porque así le plugo al pintor18.

15 Warburg, Aby, op. cit., p. 93.
16 Ibídem, pp. 76-78.
17 Ibídem, p. 87.
18 Ibídem, p. 93.



Félix Pardo Rubio
Una nota a «Himno a la juventud»: algunas referencias pictóricas

——— 27 ———

TintasTintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 13 (2024), pp. 21-30. issn: 2240-5437. 
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas

Con esa justificación, la libertad del artista, se explica que Botticelli no siga con fideli-
dad ancilar a sus fuentes.

Otra aportación que gozaba de prestigio hacia los años sesenta era la debida a Ernst 
Hans Gombrich. Parte del supuesto de que las dos obras –El nacimiento de Venus y La 
primavera– fueron encargadas por Lorenzo di Pierfrancesco de Médicis, primo segundo 
de Lorenzo el Magnífico, para decorar la Villa di Castello, donde pudo contemplarlas 
Vasari. El propio Lorenzo di Pierfrancesco fue, asimismo, el destinatario de una epísto-
la (Prospera in fato) escrita por Ficino, cuyas ideas neoplatónicas, señaló Gombrich –a 
su contribución se debe la relación entre la epístola y La primavera–, también dejaron 
huella en los cuadros. Marsilio Ficino vendría a ser una especie de preceptor del joven 
Pierfrancesco –hacia las fechas de la epístola, un adolescente de catorce o quince años–, a 
quien intentaría aleccionar en las interpretaciones de la simbología de la diosa del amor, 
casando ideas procedentes del platonismo y de la doctrina cristiana. Partiendo de los 
Diálogos de Platón, del pasaje en que se habla de la doble naturaleza de la diosa del amor, 
y de la Venus Generatrix de Lucrecio, pasados por el cedazo de la moralidad cristiana, se 
convertirá en símbolo de la virtud: 

Venus representa –escribirá Gombrich– la Humanitas que, a su vez, abarca el 
Amor y la Caridad, la Dignidad y la Magnanimidad, la Liberalidad y la Mag-
nificencia, la Gentileza y la Modestia, el Encanto y el Esplendor. […] Es esta 
noción de la belleza, entendida como pórtico de lo divino, la que explica el 
modo de expresarse de Ficino y también la importancia que concedía a sus 
esfuerzos pedagógicos19.

Edgar Wind, aunque apoyándose en un argumentario distinto –si bien complemen-
tario– del de Gombrich, defenderá también el componente instructivo de La primavera: 
«Junto a su carácter didáctico y poético la pintura de Botticelli debe ser encuadrada […] 
entre aquellos intentos de revivir lo antiguo…»20.

Por no alargarlo más y perdernos en la infinidad de disquisiciones que se han plantea-
do en torno a las dos célebres mitologías, cerraremos de nuevo con una excelente recapi-
tulación de Warburg: 

Ya no cabe ninguna duda de que el Nacimiento de Venus y la Primavera se 
complementan entre sí: el Nacimiento de Venus representaba el origen de 
Venus, cómo emergiendo del mar fue impulsada por los vientos céfiros hasta 
las orillas chipriotas. El cuadro conocido como Primavera representa el mo-
mento inmediatamente posterior; Venus soberana se aparece en su reino; so-
bre su cabeza, en las copas de los árboles, en el suelo y bajo sus pies se extiende 
el nuevo ropaje de la tierra en inmenso y florido esplendor; a su alrededor, 
como fieles asistentes de su señora que rige sobre el dominio de la primavera, 
se encuentran reunidos: Hermes, que disipa las nubes, las Gracias como ale-
gorías de la belleza juvenil, el Amor, la diosa de la Primavera y el viento Oeste, 
a causa de cuyo amor Flora derrama las flores21.

19 Gombrich, E. H., «Las mitologías de Botticelli: Estudio sobre el simbolismo neoplatónico de su 
círculo», en Imágenes simbólicas. Estudios sobre el arte del Renacimiento, 2ª ed., Madrid, Alianza Editorial, 
1986, p. 74.

20 Wind, Edgar, Los misterios paganos del Renacimiento, Barcelona, Barral Editores, 1972, pp. 136-137.
21 Una síntesis mucho mejor elaborada y documentada que la nuestra podrán encontrar los interesados 

en el tema en Val, Alejandra, «Imágenes en contexto: genealogía, representación social e imaginario 



Félix Pardo Rubio
Una nota a «Himno a la juventud»: algunas referencias pictóricas

——— 28 ———

TintasTintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 13 (2024), pp. 21-30. issn: 2240-5437. 
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas

Algo de todo lo dicho debía de tener en mente Jaime Gil al hacer las declaraciones de 
la Residencia de estudiantes (1988). El que la literatura, Antigua o renacentista, estuviese 
detrás de la iconografía que en esos momentos pretendía usufructuar en beneficio de su 
poema y el que él recorriese ahora el camino en sentido inverso casi con seguridad debió 
de complacerle enormemente. Pero, ¿qué podemos identificar en «Himno a la juventud» 
de las obras de Botticelli? En primer lugar, las «caracolas» del verso 24, ya lo señaló el 
poeta en su conferencia de la Residencia de Estudiantes. Si bien, habría que matizar que 
en ninguno de los dos cuadros aparecen caracolas. Probablemente el poeta se refiere a la 
concha o venera sobre la que descansa la diosa en El nacimiento de Venus22. ¿Y qué más? 
Aunque resulte aventurado, apuntaremos algunos elementos en varios de los versos: «De 
las ondas surgida, / toda brillos, fulgor, sensación pura / y ondulaciones de animal laten-
te…» (vv. 9-11)23. El noveno verso, además de un ejemplo preciso de écfrasis –en El naci-
miento de Venus la diosa no sale del mar sino de las olas–, emplea un léxico que nos trans-
porta al Renacimiento. La palabra «onda» nos hace pensar en Garcilaso, por ejemplo, en 
el soneto XXIX o en la Égloga III, así como en sus fuentes latinas24. En cuanto al adjetivo 
«surgida», una de las acepciones del Diccionario de la RAE para “surgir” está cargada de 
connotaciones marinas25. Más explicito aún es el Diccionario de Autoridades que define 
“surgir” como: «Dar fondo a la nave. Es voz Marítima, y Covarr. dice pudo tomarse del 
Latín Surgere, porque parece que la nave se va levantando, quando camina a la orilla»26. 
Compruébese qué cerca de la imagen de Botticelli, de lo que describe Jaime Gil. 

El verso décimo recoge, junto a la cita de Rubén Darío, una de las características re-
saltadas por algunos de los historiadores del arte, de entre los rasgos relevantes de los 
personajes que componen La primavera: el resplandor, la luz que parecen emitir, «tan 
centelleante, que dan la impresión de estar iluminadas desde dentro»27.

El verso 11 se asocia con el 9 a través de la derivación pero, por eso mismo, enlaza per-
sonaje y escenario. Las «ondulaciones» de la Venus saliendo del mar son las que transmite 
el cuerpo de la diosa, en todas sus partes, incluido el cabello, cuando contemplamos el 
cuadro de Botticelli: «… y con la insinuación / (tan propiamente tuya) / del vientre dando 
paso al nacimiento / de los muslos: belleza delicada, / precisa e indecisa…» (vv. 16-20)28. 
La «insinuación», la sensualidad, que no muestra descarnada de erotismo, reconocible 
en la diosa del Amor del cuadro de Botticelli no se explica sólo por la estricta moral de 
la época, también paga su deuda a una de las fuentes del cuadro. La manera como se ha 
representado a la protagonista de El nacimiento de Venus imita el modelo de la Venus pú-
dica, a juzgar por su enorme semejanza con la estatuaria grecorromana, de la cual sería un 
buen ejemplo, entre otras, la Venus de Médicis. Así lo entendió Wind: «La propia postura 

pictórico del cuerpo femenino», Aisthesis, 49 (2011), pp. 54-57.
22 En un lapsus de memoria Jaime Gil la situó en La primavera.
23 Gil de Biedma, Jaime, «Himno a la juventud», cit., p. 170.
24 Véanse las notas de Bienvenido Morros a esos y otros textos del poeta toledano en Vega, Garcilaso 

de la, Obra poética y textos en prosa, edición crítica de Bienvenido Morros, estudio preliminar de Rafael 
Lapesa, Barcelona, Crítica, Grijalbo-Mondadori S.A., 1995.

25 Así lo recoge en su tercera acepción: «Dicho de una nave: Dar fondo».
26 Real Academia Española, Diccionario de Autoridades (edición facsímil), Madrid, Editorial Gredos, 

1990, s. v. SURGIR.
27 Bredekamp, Horst, Botticelli, La Primavera: Florencia como jardín de Venus, 2ª ed., México D.F., Siglo 

XXI Editores, 2007, p. 16.
28 Gil de Biedma, Jaime, «Himno a la juventud», cit., p. 170.



Félix Pardo Rubio
Una nota a «Himno a la juventud»: algunas referencias pictóricas

——— 29 ———

TintasTintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 13 (2024), pp. 21-30. issn: 2240-5437. 
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas

de la diosa, la de la clásica Venus púdica, expresa la doble naturaleza del amor, casto y 
sensual a un tiempo…»29.

Todos cuantos han interpretado la pintura de Botticelli ponen de relieve la delicadeza 
de sus figuras. No sería de extrañar que Jaime Gil tuviese en mente, mientras componía 
estos versos (19-22), la aseveración de Platón según la cual: «Ese es el momento de la vida, 
¡oh querido Sócrates! –dijo la extranjera de Mantinea– en que más que en ningún otro, 
adquiere valor el vivir del hombre: cuando éste contempla la belleza en sí»30.

«Y te vemos llegar –figuración / de un fabuloso espacio ribereño…» (vv. 22-23)31. Cabe 
interpretar aquí «figuración» en la primera de las acepciones del DRAE para “figurar”: 
«Imitar algo dentro de una ficción determinada». Así entendida, la palabra crea un es-
trecho vínculo con «fabuloso» que aquí funde en una las dos acepciones que otorga la 
RAE al adjetivo: «1. Dicho de un relato, de una persona o de una cosa: Fantástico, irreal o 
imaginario. Héroes fabulosos.  2. Extraordinario, increíble o fuera de lo común». Puesto 
que las representaciones de Botticelli son dos mitologías (si bien recogen dos momentos 
en orden cronológico del mismo mito), cuentan historias imaginarias. Historias situa-
das en un «espacio ribereño», el del Mare Nostrum, espacio físico y sobre todo cultural. 
Subrayado, por si no hubiese quedado suficientemente claro, con las referencias del verso 
24: «con toros, caracolas y delfines»32. Elementos todos ellos mil veces diseminados en las 
representaciones plásticas del arte grecolatino.

«Nos anuncias el reino de la vida, / el sueño de otra vida, más intensa y más libre…» 
(vv. 28-29)33.  El jardín de Venus, el que contemplamos maravillados mientras admira-
mos La primavera de Botticelli, es el reino del Amor, el reino de la vida (remitimos a la 
sentencia de Platón mencionada más arriba). Y ese es un reino de ensueño, un reino que 
representa un ideal, de ahí que sea «más intenso y más libre», libre de las ataduras que su-
ponen las pasiones humanas; por eso mismo, exento de cualquier «deseo enconado como 
un remordimiento»34.

No son estas las únicas referencias a las artes plásticas, ya no en la poesía de Gil de 
Biedma, sino en el propio poema «Himno a la juventud». También los versos 38-40 están 
en deuda con ellas; en este caso con la estatuaria. Pero desarrollar este tema nos llevaría a 
abrir una nueva nota. Quede para otro momento.

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Antología de la poesía erótica griega, ed. bilingüe y traducción de José L. Calvo Martínez, Madrid, 
Cátedra Letras Universales, 2009.

Bredekamp, Horst, Botticelli, La Primavera: Florencia como jardín de Venus, 2ª ed., México D.F., Siglo 
XXI Editores, 2007. 

Gil de Biedma, Jaime, Las personas del verbo, Barcelona, Seix Barral, 1982.

29 Wind, Edgar, op. cit., p. 136.
30 Platón, El banquete, Fedón, Fedro, trad. e introd. Luis Gil, Madrid, Ediciones Guadarrama, 1974, p. 93.
31 Gil de Biedma, Jaime, «Himno a la juventud», cit., p. 170.
32 Ibídem.
33 Ibídem, p. 171.
34 Ibídem.



Félix Pardo Rubio
Una nota a «Himno a la juventud»: algunas referencias pictóricas

——— 30 ———

TintasTintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 13 (2024), pp. 21-30. issn: 2240-5437. 
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas

Gil de Biedma, Jaime, La voz de Jaime Gil de Biedma. Poesía en la Residencia, Madrid, Publicaciones de 
la Residencia de Estudiantes, 2001.

Gombrich, Ernst Hans, «Las mitologías de Botticelli: Estudio sobre el simbolismo neoplatónico de 
su círculo», Imágenes simbólicas. Estudios sobre el arte del Renacimiento, 2ª ed., Madrid, Alianza 
Editorial, 1986, pp. 63-132.

González Zymla, Herbert, «Consideraciones sobre la iconografía e iconología del mito de Ganímedes, el 
troyano, a través del arte antiguo y medieval», Troianalexandrina: Anuario sobre literatura medieval 
de materia clásica, 7 (2007), pp. 147-186.

Graves, Robert, Los mitos griegos I, trad. de Luis Echávarri, Madrid, Alianza Editorial, 1985.
Mayo, Penelope C., Amor spiritualis et carnalis: Aspects of the Ganymede Myth in Art, New York, New 

York University, 1967.
Panofsky, Erwin, Renacimiento y renacimientos en el arte occidental, 5ª ed., Madrid, Alianza Editorial, 

1986.
Platón, “Banquete”, en El banquete, Fedón, Fedro, trad. e introd. de Luis Gil, Madrid, Ediciones 

Guadarrama, 1974.
Real Academia Española, Diccionario de Autoridades (edición facsímil), Madrid, Editorial Gredos, 

1990.
Riaño, Peio H., «Las violaciones que denuncia la National Gallery y que el Prado oculta en su 

exposición ‘Pasiones mitológicas’», elDiario.es, 13 de marzo de 2021. https://www.eldiario.
es/cultura/arte/violaciones-denuncia-national-gallery-prado-oculta-exposicion-pasiones-
mitologicas_130_7302367.html (fecha de consulta: 26/06/2024).

Saslow, James M., Ganimedes en el Renacimiento. La homosexualidad en el arte y en la sociedad, trad. de 
Belén Fortea Pereda, Madrid, Nerea Editorial, 1989.

Val, Alejandra, «Imágenes en contexto: genealogía, representación social e imaginario pictórico del 
cuerpo femenino», Aisthesis, 49 (2011), pp. 53-66.

Vega, Garcilaso de la, Obra poética y textos en prosa, ed. crítica de Bienvenido Morros, estudio preliminar 
de Rafael Lapesa, Barcelona, Crítica, Grijalbo-Mondadori S.A., 1995.

Velásquez Páez, David Alejandro, «El rapto de Ganimedes ¿Relación homosexual o institución griega? 
El homoerotismo en la Grecia arcaica y sus posteriores representaciones», Artificios. Revista 
colombiana de estudiantes de historia,10 (2018), pp. 9-28.

Warburg, Aby, El renacimiento del paganismo: aportaciones a la historia cultural del Renacimiento 
europeo, Madrid, Alianza Editorial, 2005.

Wind, Edgar, Los misterios paganos del Renacimiento, Barcelona, Barral Editores, 1972.

https://www.eldiario.es/cultura/arte/violaciones-denuncia-national-gallery-prado-oculta-exposicion-pasiones-mitologicas_130_7302367.html
https://www.eldiario.es/cultura/arte/violaciones-denuncia-national-gallery-prado-oculta-exposicion-pasiones-mitologicas_130_7302367.html
https://www.eldiario.es/cultura/arte/violaciones-denuncia-national-gallery-prado-oculta-exposicion-pasiones-mitologicas_130_7302367.html

