
TintasTintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 14 (2025), pp. 13-35. issn: 2240-5437. 
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas

Memorias sin objetos, objetos con memoria: 
la memoria, sus objetos y sus arquitecturas en 

Madre de leche y miel de Najat El Hachmi

Ahmed Balghazal
Université Hassan I 

ahmed.balghazal@uhp.ac.ma

1. Introducción

La narrativa de Najat El Hachmi se ha consolidado como una de las expresiones más 
incisivas de la literatura hispano-magrebí contemporánea en torno a la experiencia mi-
grante y a la condición femenina. En sus textos, la tensión en torno a la lengua, el cuerpo, 
la identidad y la pertenencia se convierte en un laboratorio narrativo desde el cual se 
problematizan las fronteras culturales, las narraciones identitarias y las huellas de la me-
moria1. Madre de leche y miel (2018) constituye, en este sentido, una obra paradigmática: 
en ella, la memoria no comparece como archivo estable que codifica simples experiencias, 
sensaciones o ideas del pasado, sino como una trama narrativa de traumas, heridas, de-
rrotas –pero también pequeñas victorias– que exteriorizan la fragilidad, vulnerabilidad y 
la permanente disputa que pueblan el mundo de una serie de mujeres que están en la in-
tersección de más de una de las marcas de subalternidad –género, migración, clase social, 
etc.–. Expone cómo la precariedad del desarraigo, el exilio existencial, el vacío ontológico 
producen tanto desposesión, desmemoria como –si se codifican alternativamente– re-

1 Najat El Hachmi (Nador, Marruecos, 1979) es una escritora catalana de origen marroquí-rifeño 
que escribe en lengua catalana y en castellano. Llegó a Vic (Cataluña) a los ocho años y cursó estudios 
de Filología Árabe en la Universidad de Barcelona. Su trayectoria literaria se ha centrado en explorar la 
identidad, el género y la experiencia migratoria desde la perspectiva femenina. Entre sus obras destacan 
L’últim patriarca (2008, Premio Ramon Llull), La filla estrangera (2015, Premio Sant Jordi), Mare de llet i mel 
(2018) –publicada en castellano como Madre de leche y miel– y El lunes nos querrán (2021, Premio Nadal, 
escrito simultáneamente en catalán y castellano). Su obra ha sido traducida a varias lenguas y constituye 
un referente en el panorama de la literatura catalana, hispánica e hispano-magrebí-rifeña contemporánea 
sobre migración y subalternidad.

mailto:ahmed.balghazal@uhp.ac.ma


Ahmed Balghazal
Memorias sin objetos, objetos con memoria

——— 14 ———

TintasTintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 14 (2025), pp. 13-35. issn: 2240-5437. 
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas

sistencia y resiliencia. Se inscribe, así, en el marco de un paradigma nuevo de literatura 
afro-magrebí-ibérica contemporáneo, entendiendo la obra de El Hachmi no como simple 
testimonio migratorio sino como práctica artística-crítica que desafía las epistemologías 
dominantes a través de la narrativa2. 

La obra de Najat El Hachmi ha generado así un corpus crítico significativo en los últi-
mos quince años, abordado desde múltiples perspectivas disciplinares. Los estudios sobre 
literatura migrante han analizado su narrativa como expresión paradigmática de la escri-
tura diaspórica en contextos ibéricos (Ricci 2010a, 2010b; Rueda 2010; Fuentes González 
2013; Bueno Alonso 2016b; Darici 2019; Muñoz Carrobles 2017). La construcción identi-
taria en su obra ha sido explorada desde enfoques que subrayan la negociación transcul-
tural y la subjetividad escindida (Ricci 2010b; Chiodaroli 2015; Bernechea Navarro 2013a 
y 2013b; Abdeselam Canales 2016; Bousfanj 2017; Montaner y Encabo 2016), incluyendo 
análisis desde la traductología que conceptualizan su experiencia como una vida “tradu-
cida” entre lenguas y culturas (Vidal Claramonte 2012; Cerrato 2022). Otros trabajos se 
han focalizado en las dimensiones subversivas de su escritura (Saz 2013; Guzmán Mora 
2021) y en su inscripción en genealogías feministas (Bueno Alonso 2010a, 2010b; Arnau i 
Segarra 2017; Moszczyńska-Dürst 2012; Darici 2019).

Si bien estos estudios han iluminado aspectos centrales de la poética de El Hachmi, el 
análisis específico de las arquitecturas memoriales en Madre de leche y miel permanece 
relativamente inexplorado. El presente trabajo busca contribuir a llenar este vacío propo-
niendo una lectura que articula la dialéctica entre “memoria sin objetos” y “objetos con 
memoria”, atendiendo a cómo la novela configura la subjetividad femenina migrante a 
través de procesos simultáneos de desposesión y resignificación simbólica. El presente 
trabajo se propone examinar estas arquitecturas narrativas y simbólicas, atendiendo al 
modo en que el relato articula la dialéctica entre ambas. El interés no radica únicamente 
en señalar la recurrencia de ciertos motivos narrativos propios de la precariedad femeni-
na, el exilio y el desarraigo migratorios, sino en indagar cómo se organizan, se codifican 
y se disputan los recuerdos y los anclajes de la memoria en una protagonista –mujer, de 
origen marroquí e inmigrante– cuya vida la sitúa en un dédalo de fronteras y geografías 
(físicas y culturales) que engendra una subjetividad anclada en el vacío y la desmemoria 
–una memoria sin objetos ni avatares–. La novela muestra que allí donde los anclajes 
identitarios se diluyen, la memoria se cifra en signos de pérdida, violencia, silencio y des-
posesión; pero también que, en la fragilidad de la identidad quebrada, en la feminidad 
explotada, en la condición migratoria vulnerable emergen soportes inesperados –entre 

2 Es necesario señalar que Najat El Hachmi escribe originalmente en catalán, lengua en la que se publicó 
Madre de leche y miel en 2018 bajo el título Mare de llet i mel (Columna, Barcelona). La presente investigación 
trabaja con la traducción castellana de Rosa Maria Prats (Destino, 2018), decisión metodológica que 
responde a la voluntad de inscribir el análisis en el marco de los estudios hispánicos y de la hispanofonía 
global, sin que ello implique desconocer la centralidad del catalán como lengua literaria de la autora. Esta 
elección permite dialogar con un corpus crítico más amplio sobre literatura migrante en lengua española. 
Debemos señalar también que somos conscientes de que trabajar con la traducción castellana implica 
mediar la voz de El Hachmi a través de las decisiones traductológicas de Rosa Maria Prats. Si bien esto 
puede afectar matices estilísticos, rítmicos y de oralidad –aspectos centrales en nuestra argumentación–, la 
traducción ha sido supervisada por la propia autora y constituye el texto mediante el cual la obra circula en 
el ámbito hispánico y que ha llegado hasta nuestras manos como lectores e investigadores hispanistas. Un 
análisis comparativo entre la versión catalana original y la traducción castellana excedería los límites de este 
estudio, pero constituiría sin duda una línea de investigación futura valiosa para explorar las modulaciones 
de la memoria y la oralidad en el proceso traductológico.



Ahmed Balghazal
Memorias sin objetos, objetos con memoria

——— 15 ———

TintasTintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 14 (2025), pp. 13-35. issn: 2240-5437. 
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas

otros: objetos, espacios, gestos, figuras– que se resignifican como archivos alternativos 
frente al dolor y al olvido.

Metodológicamente, se adopta una aproximación ecléctica que conjuga diferentes ti-
pos de análisis: narratológico, tematológico, hermenéutico y semiótico. Tal enfoque per-
mite, por un lado, revelar las estrategias formales que configuran la voz narrativa, los 
espacios y la narratividad del relato; por otro, determinar los símbolos y las redes de sig-
nificación mediante las cuales la memoria se materializa alternativamente en la condición 
literaria. En diálogo con los estudios sobre memoria cultural (Jan Assmann, Paul Ricoeur, 
Jacques Derrida), con la teoría de la subalternidad y del género (Gayatri Chakravorty 
Spivak, Judith Butler), y con aportes recientes sobre literatura migrante en lengua espa-
ñola (entre otros: Cristián Ricci; Ángeles Fernández Ramírez; Fernando Bravo López, 
Adolfo Campoy Cubillo, Benita Sampedro Vizcaya, Sara Bernechea Navarro, Margarida 
Castellano Sanz, Katiuscia Darici, Núria Codina Solà, Lucía Hellín Nistal) el análisis bus-
ca situar Madre de leche y miel en un horizonte crítico que trasciende la simple represen-
tación biográfica para inscribirla en el campo más amplio de las políticas del recuerdo en 
un espacio cultural afro-magrebí-ibérico3 marcado, en lo epistemológico, por muchas de 
las patologías de la colonialidad –del ser, el saber, el hacer– y, en lo geocultural, por una 
realidad tan compleja como problemática4. De allí que la hipótesis que guía este estudio 
sostenga que Madre de leche y miel concibe la memoria no como un depósito estable de 
experiencias y reminiscencias de un pasado personal-colectivo de la protagonista y su 
entorno, sino como un proceso de la consciencia de la subjetividad subalterna –femenina 
y migrante– atravesado por dilemas estructurales y tensiones irresueltas: entre lo que se 

3 La inscripción de Najat El Hachmi en el mapa de las literaturas afro-árabo-ibéricas resulta central 
para comprender su alcance más allá de las categorías de “literatura migrante” o “literatura periférica”. Su 
obra dialoga con genealogías de autoras afrodescendientes en lengua española que han problematizado las 
nociones de identidad, oralidad y memoria desde la experiencia diaspórica y femenina. Desde una perspectiva 
metodológica, el término “ibérico” se entiende aquí en el marco de los Iberian Studies, como espacio 
policéntrico y multilingüe –que une genealogías catalanas, castellanas, gallegas, euskeras a otras latitudes 
(ver, por ejemplo, Resina 2013)– que permite abordar la escritura de El Hachmi en su doble pertenencia: 
arraigada en el sistema literario catalán-hispánico y, a la vez, en diálogo con genealogías afrodiaspóricas y 
magrebíes que desbordan las fronteras lingüísticas, estatales y canónicas –de la hispanofonía peninsular 
especialmente–. El uso del concepto “canon hispánico” alude aquí al ámbito de circulación en castellano a 
través de la traducción, sin invisibilizar su origen catalán. Más bien, enfatiza su inscripción simultánea en 
la hispanofonía global y en la constelación afro-ibérica contemporánea, donde las memorias vulnerables y 
los archivos fracturados se transforman en prácticas de escritura crítica. Por su parte, el término “afro” se 
emplea aquí en el sentido amplio propuesto por Achille Mbembe (2016), quien conceptualiza la africanidad 
no como esencia geográfica fija, sino como experiencia diaspórica y condición poscolonial que atraviesa el 
continente africano en su totalidad, incluyendo el Magreb. Esta perspectiva permite abordar la escritura 
magrebí-ibérica de El Hachmi como parte de las genealogías afrodiaspóricas contemporáneas, sin reducirla 
a la especificidad subsahariana, pero reconociendo las matrices coloniales, raciales y de subalternidad que 
comparte con otras expresiones de la literatura afrodescendiente en contextos ibéricos.

4 En diálogo con el giro de la hispanofonía global, la narrativa alternativa de la memoria y la identidad de 
Najat El Hachmi –desde la errancia, la fragilidad y el vacío– participa de un desplazamiento que desborda 
el binomio centro-periferia y favorece tránsitos laterales, archivos dispersos y constelaciones multilingües. 
Como proponen Adolfo Campoy-Cubillo y Benita Sampedro Vizcaya (2019: 5), este campo con todas las 
incongruencias geográfico-epistemológicas que implica «should not be seen as a flawed foundation, but 
possibly as the Global Hispanophone’s main strength. The Global Hispanophone does not have to be driven 
by a centripetal force that links its diverse corpus to a Hispanophone core or essence». En ese marco, la 
escritura de El Hachmi desarticula un doble archivo nacional-canónico y reconfigura la memoria desde 
geografías magrebíes y diaspóricas, en sintonía con una hispanofonía consciente de sus periferias históricas 
y de los cruces poscoloniales que hoy la (re)constituyen.



Ahmed Balghazal
Memorias sin objetos, objetos con memoria

——— 16 ———

TintasTintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 14 (2025), pp. 13-35. issn: 2240-5437. 
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas

pierde y lo que se rescata, entre el olvido impuesto y la evocación persistente, entre el si-
lencio coercitivo y la voz destejida, asfixiada, pero balbuceante de una agencia autónoma 
de quienes están en la misma condición que Fatima, la protagonista de la obra. En este 
sentido, la novela revela cómo la subjetividad femenina migrante se constituye en el filo 
de esa dialéctica, elaborando memorias alternativas a partir de la resignificación de obje-
tos y de la configuración de arquitecturas narrativas. El análisis pretende, así, mostrar que 
en la obra de El Hachmi la memoria se preserva menos en la solidez de los archivos que en 
la vulnerabilidad de los relatos y en la potencia de los símbolos cotidianos transformados 
en resistencia frente al pasado y sus traumas. Es un viaje entre la “memoria sin objetos” y 
los “objetos con memoria”.

2. Memorias sin objetos: el vacío y el desarraigo como arquitecturas de una memoria 
ulcerada

La memoria en Madre de leche y miel no se concibe como un archivo estable, sino 
como un proceso en permanente construcción, en simbiosis con la condición subalterna 
de la protagonista –mujer, marroquí e inmigrante– y atravesado por sus tensiones y pa-
radojas. Se trata de una memoria dibujada en la sombra del relato de una mujer marcada 
por fracasos y luchas, pero también, como se verá en el siguiente apartado, por pequeñas 
hazañas que abren grietas de resistencia. A lo largo de los distintos episodios, narrados 
de manera fragmentaria y dispersa, las múltiples andaduras de Fatima configuran, ade-
más, sutiles formas de pensar la memoria en la condición femenina en general tatuada 
por traumas y dolores que superan lo personal y lo estructural. En la obra, la memoria se 
representa como un cuadro trazado por la vulnerabilidad del recuerdo, la fragilidad de los 
vínculos con el pasado, la ruptura con pilares identitarios como la oralidad y la pérdida 
de referentes comunitarios –auténticas úlceras ontológicas y existenciales– que, en con-
textos más sólidos, garantizarían la transmisión de la experiencia individual. La historia 
de Fatima, protagonista y narradora, entreteje hilos que exhiben la precariedad memorial, 
las fracturas identitarias y las tensiones ontológicas propias de vidas marcadas por la sub-
alternidad femenina y migratoria. Esta configuración memorial, que aquí denominamos 
“memoria sin objetos”, puede leerse a la luz de lo que Kimberlé Crenshaw (1989) concep-
tualizó como interseccionalidad: la interacción entre género, raza y otras categorías de 
diferenciación que operan de forma simultánea y mutuamente constitutiva en la vida de 
los sujetos vulnerables5. La desmemoria de Fatima se revela, en efecto, como el producto 
de la confluencia de diversas estructuras opresivas –patriarcado, pobreza, vulnerabilidad 
social, analfabetismo, migración– que, actuando en conjunto, convierten todo intento de 
reconstrucción de referentes pretéritos en un arriesgado ejercicio de hurgar en una herida 
abierta. Se trata, en suma, de una memoria que se construye en clave de precariedad y de 
dolor, muy próxima a lo patológico, y que exhibe en su fragilidad la huella de una subje-
tividad marcada por la pérdida, el vacío y el desarraigo. El relato de la memoria en la obra 

5 La formulación de la interseccionalidad elaborada por Kimberlé Crenshaw (1989) sigue siendo un eje 
fundacional para comprender la confluencia de opresiones estructurales. Sin embargo, su reformulación en 
el contexto español por Mireia Rodó-Zárate (2021) en Interseccionalidad: desigualdades, lugares y emociones 

amplía el marco al integrar las dimensiones espaciales y afectivas de la experiencia. Ambas aproximaciones, 
en su continuidad, ofrecen una herramienta analítica particularmente productiva para examinar la memoria 
subalterna y migratoria en la obra de El Hachmi.



Ahmed Balghazal
Memorias sin objetos, objetos con memoria

——— 17 ———

TintasTintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 14 (2025), pp. 13-35. issn: 2240-5437. 
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas

de El Hachmi es esencialmente la historia de una memoria en tránsito, errancia y fluencia 
entre “objetos” de desmemoria, violencia y dolor.

Para comprender esta modalidad específica de memoria, resulta fundamental par-
tir primero de los desarrollos teóricos que han problematizado la noción de “memoria” 
como fenómeno social y cultural. Maurice Halbwachs (2004), pionero en los estudios de 
la memoria colectiva, demostró que los recuerdos individuales se estructuran a través de 
marcos sociales específicos que proporcionan los esquemas de referencia necesarios para 
la evocación y conservación del pasado. Paul Ricoeur (2003), en La memoria, la historia, 
el olvido, profundiza esta perspectiva al definir la memoria como un ejercicio de la cons-
ciencia que oscila entre la fidelidad y el olvido, siempre tensionado por la imposibilidad 
de acceder plenamente al pasado. Para Ricoeur (2003: 585), la memoria es fundamental-
mente «una presencia de lo ausente marcada con el sello de lo anterior», lo que subraya su 
carácter paradójico: es simultáneamente huella y construcción, testimonio y elaboración 
narrativa. Lo es tanto en lo individual como en lo colectivo6. Por su parte, Jan Assmann 
(1995), desde la perspectiva de la memoria cultural, introduce la distinción entre memo-
ria comunicativa individual –aquella transmitida en contextos cotidianos de interacción– 
y memoria cultural colectiva –el conjunto de prácticas, discursos y símbolos instituciona-
lizados que aseguran la transmisión de lo vivido en marcos sociales de largo alcance–. Esta 
distinción resulta crucial para comprender las dinámicas de pérdida y conservación que 
operan en contextos migratorios, donde la ruptura entre ambas modalidades de memoria 
genera fracturas identitarias profundas como en el caso de la protagonista de Madre de 
leche y miel y sus aparentes tensiones con los referentes memoriales colectivos tanto en 
Marruecos como en España. Jacques Derrida (1997), en Mal de archivo, problematiza 
la idea del archivo como garantía de permanencia, subrayando su carácter paradójico e 
inestable, dependiente de instituciones y de la violencia que supone la selección. No hay 
archivo, señala Derrida, sin un lugar de consignación, sin una técnica de repetición y sin 
una cierta exterioridad, lo que implica que la ausencia de estos elementos condena ciertos 
tipos de experiencia a la desaparición o a formas precarias de preservación. 

Partiendo de estas perspectivas teóricas, la “memoria sin objetos” se puede definir 
como aquella modalidad de recuerdo desprovista de soportes materiales, institucionales o 
narrativos que le otorguen estabilidad y legitimidad social. Se trata de una memoria “huér-
fana” de archivos, cargada con sus heridas y cuya precariedad se intensifica en contextos 
de marginalidad, donde los sujetos carecen de los recursos –objetos, relatos, espacios le-
gitimados, instituciones de memoria– que posibilitan la inscripción de su experiencia en 
la historia colectiva. Esta conceptualización dialoga también con los aportes de Michel 
Foucault (2002) sobre los regímenes discursivos que determinan qué puede ser dicho, 
recordado y transmitido en lo que él llama «formaciones discursivas» (Foucault 2002: 50). 
La memoria sin objetos emerge precisamente cuando ciertos sujetos quedan excluidos 
de estos regímenes, o tienen relaciones tensionadas con los mismos archivos, condena-
dos a habitar los márgenes de lo decible y, por tanto, de lo memorable. La memoria sin 

6 La conceptualización de Paul Ricoeur sobre la memoria como una presencia de lo ausente revela su 
naturaleza paradójica constitutiva. Ricoeur (2003) argumenta que el acto de recordar está irremediablemente 
marcado por una tensión entre la fidelidad al pasado (su sello de anterioridad) y la constructividad inherente 
a su representación en el presente (su carácter de “imagen” o eikon). Esta paradoja se manifiesta en que la 
memoria, por muy fiel que quiera ser, es el lugar de una representación del pasado, de una imagen que se 
da como presencia de una cosa ausente. Esta condición no es un fallo, sino el modo mismo de ser de la 
memoria: un esfuerzo de la conciencia por hacer presente, a través de signos, narrativas y huellas, algo que 
ya no está. 



Ahmed Balghazal
Memorias sin objetos, objetos con memoria

——— 18 ———

TintasTintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 14 (2025), pp. 13-35. issn: 2240-5437. 
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas

objetos es la modalidad para habitar la herida y hacer de la misma una arquitectura para 
representar lo recordable. Y desde una perspectiva afro-magrebí-feminista, la “memoria 
sin objetos” no constituye una carencia a superar sino una epistemología alternativa que, 
como señala Patricia Hill Collins (2000), emerge desde los márgenes para cuestionar los 
regímenes dominantes de conocimiento. Esta modalidad memorial opera como archivo 
insurgente que, en términos de Saidiya Hartman (2019), practica, como intentamos de-
sarrollar en la segunda parte de este artículo, la “fabulación crítica”: reconstruye desde el 
vacío documental nuevas formas de subjetividad que exceden las categorías dominantes. 
La ausencia de archivos oficiales no produce desmemoria sino contra-memoria, entendi-
da como práctica decolonial que rechaza las formas institucionalizadas de recordar para 
crear espacios epistemológicos autónomos.

En Fatima, la protagonista de Madre de leche y miel, esta modalidad de memoria se in-
augura con el trauma fundacional: el destete. Fue una expulsión y una negación de acceso 
a lo materno y sus significaciones tanto en lo material –lactancia– como en lo simbólico 
–un orden memorial colectivo–: «lo que tenían que hacer le provocaría el primer dolor 
profundo de su vida, que los siguientes días significarían un sufrimiento parecido al de 
una enfermedad» (El Hachmi 2018: 26). Este episodio no constituye simplemente el fin 
de la lactancia, sino la primera experiencia de separación que marca el origen de lo que 
la novela denomina «salir de madre» (19), una condición existencial de desarraigo que 
se perpetúa en todas las rupturas posteriores. El destete se experimenta como el primer 
gran trauma que sume a la niña en un desconsuelo absoluto, un dolor que parecía venir 
del comienzo de la andadura existencial de la condición femenina: «Fatima descubrió el 
desconsuelo, la extrañeza, la sensación de no estar en ninguna parte: se había quedado 
sin casa por primera vez» (31). Esta separación primordial prefigura la estructura de una 
subjetividad que se constituirá sistemáticamente a partir de pérdidas y ausencias, donde 
cada nuevo “objeto” evocará el terror de la separación originaria:

Fatima no decía nada, no expresaba ya su deseo, a ella se le hacía un nudo im-
posible de deshacer en la garganta […]. Se le formó en el vientre una desazón 
que con el tiempo fue atenuándose hasta volverse mortecina, pero que ya no 
la abandonaría nunca; y, desde entonces, siempre que tiene que separarse de 
alguien, se le viene encima toda esa tristeza [...]. La tristeza de tomar concien-
cia de ser ella misma fuera de su madre (31).

La memoria sin objetos es de alguna manera un estar «fuera de su madre» (31). Una 
imagen arquetípica, que se reproduce en las diferentes facetas del acto de memorización. 
De mayor, e incluso antes de llegar a ello, tiene que sufrir múltiples formas de “destete” 
memorial: abandonar la libertad corporal (el acoso del maestro), la casa parental (ca-
samiento: «tu casa no es tu casa», 137), la casa conyugal (huida del hogar de la familia 
de Mohamed Sqali) y, como consecuencia de todo, la tierra natal (migrar a España). En 
todas estas experiencias vuelve recursivamente el trauma de ser expulsada, el de la obli-
gación a estar siempre fuera de los lugares colectivos cualesquiera que sean su forma y su 
dimensión. Vivir, como dice el título del último capítulo de la primera parte de la novela, 
«Esperando la expulsión» (143) es de alguna manera un “ser sin-ser”: «Fatima vivió con 
tanto terror aquellos días de espera que empezó a desear que todo pasara, que se produ-
jera ya lo que tuviese que ser y se acabara de una vez aquel ser y no ser. Ser de casa de 
otros, no ser de casa del padre» (141-142). Y resulta que tampoco la casa de su marido fue 
el hogar que le proporcionaría la estabilidad. Por falta de recursos, Mohamed tuvo que 
emprender la experiencia de ir al extranjero, dejándola en medio de un entorno hostil, 



Ahmed Balghazal
Memorias sin objetos, objetos con memoria

——— 19 ———

TintasTintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 14 (2025), pp. 13-35. issn: 2240-5437. 
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas

a merced de las violentas relaciones en las familias tradicionales rurales, y volviendo al 
trauma de la memoria sin objetos en un “sin-lugar”, y, como bien dice la siguiente cita, 
siendo una auténtica mujer «medio viva medio muerta, ni del cielo ni de la tierra»: «Pero 
más a menudo, Fatima lo sabía […], quería decir como mucho una vez al año. Una vez al 
año para conocer de nuevo al mismo hombre desconocido de siempre. El resto del tiempo 
lo pasaría medio viva medio muerta, ni del cielo ni de la tierra» (237).

El lugar de enunciación de esta modalidad de memoria es, en rigor, un “sin-lugar”. 
No únicamente por la ausencia de instituciones colectivas –como la familia o la casa, 
evocadas en los párrafos anteriores–, sino también por la carencia de referentes indivi-
duales ligados a la condición femenina de Fatima, o de aquellos “objetos” donde ambas 
dimensiones pudieran entrecruzarse y otorgarle densidad a la experiencia. En este vacío 
de anclajes, la memoria sin objetos deviene, inevitablemente, en un relato sin voz, en 
un sentido ontológico-epistemológico. La fragilidad del recuerdo y de enunciación, cabe 
subrayarlo, se manifiesta con particular crudeza en sujetos atravesados por múltiples ejes 
de subalternidad, en quienes el silencio no es mero accidente, sino una condición estruc-
tural. Como advierte Kimberlé Crenshaw (1989), cada individuo experimenta opresión o 
privilegio en función de su pertenencia simultánea a múltiples categorías sociales, y estas 
intersecciones determinan también los modos de acceso, conservación y transmisión de 
la memoria. En Madre de leche y miel, la protagonista encarna una vulnerabilidad memo-
rial indisociable de su triple condición de mujer, marroquí e inmigrante. Tales vectores 
no operan de manera aditiva, sino entrelazados, produciendo formas específicas de preca-
rización memorial que exceden cualquiera de sus dimensiones por separado. 

En lo simbólico, Fatima es una mujer desterrada de toda referencialidad, carente de 
recursos para narrar la propia memoria, es una mujer “sin voz”. Lo es en lo verbal –es 
analfabeta– y en lo cultural –nacida y educada en un entorno rural, conservador–. Si 
no es por su voz oral, Fatima carece de medios para articular sus fracturas, sus miedos y 
su silencio. En el trasfondo, resuena aún la tradición patriarcal que considera el silencio 
como la lengua “natural” de la mujer. En esta línea, la memoria sin objetos es una agen-
cia sin voz que se vincula estrechamente con lo que Gayatri Chakravorty Spivak (1988) 
denominó la imposibilidad de hablar de la enunciación subalterna. Spivak demuestra 
que la violencia, el silenciamiento y la explotación que atraviesan al sujeto subalterno en 
contextos poscoloniales anulan los cauces de transmisión que podrían legitimar su voz, 
generando lo que bien puede nombrarse como un archivo de silencios. La memoria sin 
objetos es, de esta manera, también una memoria sin archivo, o mejor, una memoria cuyo 
archivo es precisamente la huella de lo borrado, lo negado y lo imposible de decir: así, por 
ejemplo, el silencio fue su destino en la casa de Mohamed –«Y se fueron todos. Y se hizo 
el silencio» (El Hachmi 2018: 162)–, en la experiencia del acoso que sufrió en la fábrica en 
España –«Todo era silencio, y de pronto noté cómo unas manos me cogían por detrás» 
(201)–, en la experiencia traumática del ataque de la serpiente durante el primer viaje –«se 
taparon la boca y se quedaron quietas, en silencio, hasta que el reptil desapareció entre las 
zarzas» (232)–; pero, sobre todo, en un orden simbólico muy significante, en la linealidad 
interrumpida del legado oral.

En el contexto específico de las sociedades rurales marroquíes que retrata El Hachmi, 
la oralidad femenina tradicionalmente funcionaba como repositorio privilegiado de la 
memoria comunitaria. Las madres y abuelas constituían archivos vivientes del recuer-
do colectivo, preservando a través de relatos, canciones, recetas y rituales el tejido sim-
bólico que daba coherencia a la experiencia colectiva y, de alguna manera, conectaba a 
los individuos dentro de un marco común. Esta tradición oral encuentra su expresión 



Ahmed Balghazal
Memorias sin objetos, objetos con memoria

——— 20 ———

TintasTintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 14 (2025), pp. 13-35. issn: 2240-5437. 
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas

más significativa en la continuidad maternal de la abuela-madre-hija (Ichta-Zraizmas-
Fatima). Para darse cuenta de la importancia de esta linealidad oral en la construcción de 
la memoria y la identidad, y en sus momentos bajos, antes de ser “expulsada” de la casa fa-
miliar Fatima se empeñaba en registrar «minuciosamente la voz de Zraizmas cuando can-
taba muy bajito, cuando iniciaba un relato, con aquella seguridad que da el conocimiento 
de las palabras, la organización de las historias» (137). En memorias de este tipo la forma 
de la performance narrativa importa tanto o más que el contenido narrado: «en su boca se 
acumulara el saber narrativo de todas las mujeres que la habían precedido, generaciones y 
generaciones de mujeres que controlaban el ritmo, que dosificaban la materia que tenían 
entre manos, que respiraban y sembraban sus relatos de silencios calculados» (139). Para 
Fatima, «ser de la abuela y ser de su madre era lo que más deseaba» (38), revelando cómo 
la identidad femenina se construía tradicionalmente a través de vínculos de transmisión 
matrilineales que garantizaban la continuidad cultural. 

Sin embargo, esta memoria oral se caracterizaba ya por su fragilidad estructural: de-
pendía de la presencia física de las transmisoras y carecía de mecanismos institucionales 
de preservación. Con la inmigración, Fatima y sobre todo su hija Sara perdían estos vín-
culos. El proceso migratorio introduce una dimensión adicional de vulnerabilidad que 
agudiza la condición de memoria sin objetos. La ruptura de vínculos con el espacio de 
origen priva a la memoria de anclajes materiales y simbólicos fundamentales. Como se-
ñala Abdelmalek Sayad (1999) en La doble ausencia, la experiencia migratoria implica, 
no con menos dramatismo, una doble presencia-ausencia tensionada: presencia-ausencia 
problemática en el país de acogida y presencia-ausencia fantasmática en el país de origen, 
generando una condición existencial marcada por la precariedad y la intermitencia. Esta 
condición se materializa de manera particularmente intensa en el episodio bajo el puente, 
donde Fatima y su hija se encuentran literalmente «sin saber si aquella era la puerta, aque-
lla la calle o aquella la ciudad» (El Hachmi 2018: 39). Es un estado de desorientación geo-
gráfica y simbólica que condensa la experiencia del desarraigo migratorio: «Pues aquella 
primera noche bajo el puente de la ciudad que aún no sabía si era o no era, os lo creáis o 
no, con el cuerpo dolorido y el rumor del viaje en las carnes, me esforcé en rescatar de la 
memoria todas y cada una de las palabras del cuento» (68). Bajo el puente, Fatima recurre 
instintivamente a la tradición oral como mecanismo de supervivencia psicológica: le na-
rra el cuento de Nunya, el mismo que le narraba su abuela Ichata, a su hija Sara Sqali. A 
pesar de su propio agotamiento y dolor, Fatima se esfuerza por rescatar cada palabra de la 
historia, usando su voz como un escudo y una conexión con sus raíces y consigo misma:

ya hace tanto tiempo que relato ese cuento que ya ni me acuerdo. ¡Cómo per-
demos la memoria si no la utilizamos!, ¿verdad? Pero en aquella época todavía 
tenía bien registradas todas las historias, como si fuera una cinta de casete, y 
me conté el cuento de Nunya entero. Me dormí así, bien aferrada a la niña, a la 
que no solté en toda la noche, y escuchando mi propia voz, mía y también de 
todas vosotras, bajo aquel puente lleno de frío (69).

Este episodio revela cómo la voz se convierte en refugio de una intimidad desgarra-
da, transformándose en vínculo tangible con el hogar de origen, las antepasadas y las 
hermanas. La voz no es solo de Fatima, sino de todo un linaje femenino, evidenciando 
cómo la transmisión oral funciona como un archivo colectivo que trasciende lo indivi-
dual y garantiza la continuidad de un legado cultural. Sin embargo, esta oralidad se halla 
constantemente amenazada por las condiciones de la migración. La pérdida progresiva 
de la lengua materna que experimenta Sara, la hija de Fatima, supone una fractura de la 



Ahmed Balghazal
Memorias sin objetos, objetos con memoria

——— 21 ———

TintasTintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 14 (2025), pp. 13-35. issn: 2240-5437. 
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas

cadena de transmisión intergeneracional. Sara se sumerge en los libros y en la cultura de 
acogida, descuidando las tareas domésticas y, lo que resulta más doloroso para Fatima, va 
alejándose de la lengua y de las costumbres maternas: «Había salido de mi vientre y ahora, 
ya veis, era una extraña» (223). Este motivo retoma y profundiza el núcleo simbólico ya 
presente en La hija extranjera (La filla estrangera, 2015), donde El Hachmi había explo-
rado la fractura lingüística y afectiva entre madre e hija, haciendo de la extranjería una 
herencia identitaria y emocional que Madre de leche y miel lleva a su madurez narrativa. 
Sara encarna la perpetuación de ese viaje de destierro iniciado en la historia de su madre: 
el trauma del destete, de las sucesivas «salidas de la madre». Pero lo hace desde la lengua 
y la palabra, prolongando el desarraigo materno y convirtiéndose, a ojos de Fatima, en 
extranjera: «Además, cada vez dominaba mejor la lengua y las costumbres de los cris-
tianos. A mí me daba miedo que pudiera convertirse, hermanas, cuando la veía con sus 
compañeros de escuela o con los maestros, porque se parecía más a ellos que a mí» (223). 
La tensión se dramatiza en la lengua: «cada vez le costaba más hablar nuestra lengua, tenía 
la boca pesada y pronunciaba mal» (223). Mientras que para la madre «las únicas palabras 
que me han penetrado de verdad, hermanas, son las de nuestra lengua, las de nuestra 
madre» (220), la hija se distancia de ese universo, abandonando finalmente a Fatima tras 
rechazar el matrimonio que su madre había orquestado. De este modo, la experiencia de 
Sara simboliza no solo la fractura afectiva, sino la pérdida de un linaje matrilineal susten-
tado en la oralidad femenina. En ella se dramatiza la ruptura definitiva de los vínculos de 
transmisión cultural, sumergiendo a Fatima en la angustia de presenciar la extinción de 
su legado y convirtiendo la memoria sin objetos en errancia radical: sin lugar simbólico 
ni continuidad en la voz de la hija, la herencia memorial se evapora.

Ahora bien, la desposesión memorial no se limita a la esfera de la oralidad. Otra de sus 
vertientes se manifiesta en la conflictiva y tensionada corporeización de la memoria. En 
Madre de leche y miel, el cuerpo femenino se configura como archivo traumático, un terri-
torio donde la memoria se inscribe bajo la forma de violencias específicas que fragmentan 
el recuerdo e impiden su integración como referente identitario. En el caso de Fatima, el 
abuso sexual perpetrado por el maestro marca un punto de inflexión: «No sabría explicar 
por qué él se le acercó tanto aquella vez […] los dedos del maestro, escurriéndose como 
serpientes, se posan y exploran bajo su serwal […] [tocando] sus carnes desconocidas 
para ella misma» (75). Este episodio no solo violenta la integridad física de la niña, sino 
que desestructura por completo la relación con su propio cuerpo, inaugurando una me-
moria del miedo, el silencio y la culpa. 

Desde entonces, la protagonista se percibe como una mujer “perdida” o “estropeada”, 
categorías sociales que condensan el peso del honor y la virginidad en la cultura marro-
quí: «Habría querido que alguien le explicara exactamente cómo se hacía eso de estropear 
a una mujer, pero no, todavía tendría que vivir muchos años con aquella desazón, un mie-
do que no podía compartir con nadie y que se iría haciendo cada vez más profundo» (80). 
El cuerpo se convierte así en geografía de pesadillas –«Ahora, cuando se dormía, soñaba 
despierta que el maestro seguía y seguía tocándola con sus dedos suaves que se le hundían 
hacia aquellas cavidades que ella misma desconocía» (80)–, atravesada por supersticiones 
–«Zraizmas había decidido realizar el ritual de cerrar a sus hijas, a las mayores» (78)– y 
silencios, donde cada estremecimiento se transforma en amenaza y miedo: «Cuantas más 
resonancias y brasas encendidas y estremecimiento de los contornos notaba, más miedo 
le cogía» (80). La memoria del cuerpo, en este sentido, se cifra en la persistencia del miedo.

Pero a esa memoria del miedo se suma otra: la memoria de la culpa. El trauma del 
abuso desencadena en Fatima un proceso de autoculpabilización que asocia su “estropeo” 



Ahmed Balghazal
Memorias sin objetos, objetos con memoria

——— 22 ———

TintasTintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 14 (2025), pp. 13-35. issn: 2240-5437. 
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas

con desgracias familiares. Cuando su hermana menor muere tras ingerir yeso venenoso, 
Fatima asume la responsabilidad: «Seguro [dice a sí misma] que eres tú quien ha traído 
esta desgracia, seguro que es tu comportamiento de perdida el que nos ha llevado a la 
desdicha» (81). Este acontecimiento convierte la culpa en herida irreparable, sellando la 
conexión entre cuerpo y desdicha. Desde entonces, la corporalidad se convierte en me-
moria de culpa y vergüenza. La menstruación refuerza esta asociación, confirmando para 
Fatima el supuesto daño irreversible de su cuerpo. En lugar de ser signo de maduración 
biológica, la sangre es percibida como la prueba tangible de su “estropeo”. La menstrua-
ción deja de ser un proceso natural para convertirse en evidencia de la catástrofe, cer-
tificando el fracaso de su corporalidad como sostén de identidad: «Para Fatima aquella 
sangre era la prueba inequívoca de que sí, de que la habían estropeado y que como mujer 
ya no servía absolutamente para nada» (106).

Esta experiencia traumática se inscribe en un marco más amplio de violencia estruc-
tural que atraviesa de forma sistemática a las mujeres del entorno familiar y comunitario, 
especialmente con respecto al cuerpo. La muerte de la tía Zamimunt constituye un ejem-
plo paradigmático de cómo la violencia de género, mediada por la precariedad material y 
la sumisión marital, puede traducirse en la destrucción literal de la corporalidad femeni-
na: «Zamimunt no había aguantado el parto y había muerto. Él la ha reventado, […] no ha 
parado hasta que el corazón le ha explotado. La voz le salía en alaridos que se elevaban a lo 
alto» (65). El parto, que en condiciones de cuidado y reconocimiento debería constituir un 
acto de continuidad vital, aparece aquí como escenario de muerte, silencio y desposesión. 
Este episodio introduce en la conciencia infantil de Fatima el terror de que «Zraizmas un 
día también reventara» (66), mostrando la fragilidad radical de la existencia femenina en 
contextos de extrema vulnerabilidad, donde la maternidad se convierte en experiencia 
de riesgo y condena. La corporeización traumática de la memoria se articula, así, no solo 
con la violencia sexual y el silenciamiento del deseo, sino también con la precariedad de la 
maternidad y el parto. En Madre de leche y miel, ser madre no asegura la transmisión de 
la vida ni de la palabra: en condiciones de pobreza, analfabetismo y violencia, la materni-
dad se experimenta como umbral de muerte, más que como promesa de futuro. Fatima, 
marcada por los miedos que le hereda el recuerdo de Zamimunt, interioriza la idea de 
que el cuerpo femenino es un lugar expuesto a la ruptura –literal y simbólica–, un cuerpo 
siempre al borde del colapso. La memoria sin objetos se cifra en esa precariedad corporal, 
en esa vivencia de la maternidad como condena a la repetición del dolor.

En síntesis, en este horizonte, pertenencia, identidad, voz, lengua, cuerpo y materni-
dad aparecen como fragmentos de una memoria fracturada que solo puede articularse de 
manera negativa: lo que falta, lo que se pierde, lo que se quiebra. La narración de Fatima 
revela que recordar es, paradójicamente, un ejercicio próximo a la necesidad de olvidar: 
un intento terapéutico de dar forma a heridas que la cultura, la violencia y la margina-
lidad insisten en borrar o silenciar. De ahí que la memoria sin objetos en la obra pueda 
sintetizarse como memoria expulsada: un relato sin lugar (desarraigo), vacío (pérdida de 
anclajes comunitarios), sin voz (silenciamiento de la oralidad femenina e interrupción de 
la cadena matrilineal), y sin cuerpo (corporeización traumática de la experiencia, donde 
el dolor sustituye al archivo). La memoria de Fatima es, en este sentido, el archivo impo-
sible de lo subalterno: un cúmulo de silencios, fracturas y desposesiones que, sin embargo, 
pugnan por hacerse palabra en el gesto mismo de narrar. 

La memoria sin objetos es, entonces, el resultado de una tortuosa arquitectura cifrada 
en la violencia, expulsión, marginación que convierten el hecho esencial de ampararse en 
el pasado para construir el presente y el futuro en un acto arriesgado de habitar una úlcera 



Ahmed Balghazal
Memorias sin objetos, objetos con memoria

——— 23 ———

TintasTintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 14 (2025), pp. 13-35. issn: 2240-5437. 
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas

abierta. Precisamente desde estas heridas, desde los traumas que sellan la corporalidad y 
las rupturas que quiebran los vínculos con la lengua y la comunidad, es donde comienza 
a dibujarse otra modalidad de memoria: una memoria que, aun surgida en la precariedad, 
busca anclajes en lo sensible, en lo cotidiano, en lo mínimo. Fatima, incapaz de apoyarse 
en instituciones, genealogías o archivos, concentra la reconstrucción de su experiencia en 
ciertos elementos materiales que adquieren un valor simbólico singular. Objetos humil-
des –la leche, la miel, la masa madre, el pan, objetos textiles– emergen como depositarios 
de significación y como soportes alternativos del recuerdo, capaces de fijar fragmentos 
de una subjetividad amenazada por el desarraigo y el silencio. Si la memoria sin objetos 
expone la fragilidad y el vacío, en la codificación narrativa de ciertos objetos con memoria 
se anuncia una contraescritura que, aunque vulnerable, ensaya resistencias, ofreciendo 
al relato nuevos puntos de anclaje frente al olvido. La singularidad de estos objetos pro-
yectados en un tejido narrativo participa de un trabajo de hibridación global que lleva lo 
rifeño-marroquí-magrebí a asociarse con otros artefactos propios de la cultura ibérica.

3. Objetos con memoria: de la desposesión al rescate

La exploración de la memoria sin objetos en el apartado anterior ha revelado cómo la 
condición subalterna –femenina y migratoria– de Fatima la sitúa en un vacío ontológico 
donde el recuerdo se articula fundamentalmente a través de pérdidas, fracturas y despose-
siones. Su memoria se constituye como archivo imposible por, además de las propiedades 
inherentes a su doble condición, traumas, silenciamientos y rupturas que convierten el 
acto de recordar en un ejercicio doloroso de habitar la herida abierta. Sin embargo, esta 
cartografía de la vulnerabilidad memorial no agota la complejidad narrativa de Madre de 
leche y miel. Paralelamente a la desmemoria estructural que atraviesa la experiencia de 
Fatima, la novela despliega un proceso de resignificación simbólica mediante el cual cier-
tos elementos materiales del ámbito cotidiano se transforman en soportes alternativos de 
la subjetividad y en archivos de resistencia frente al olvido, el silencio y la violencia. Son 
los que llamamos en el presente trabajo “objetos con memoria”. La dialéctica entre “me-
moria sin objetos” y “objetos con memoria” constituye, en este sentido, uno de los núcleos 
tensionales de la obra: si la primera modalidad expone la fragilidad de una subjetividad 
marcada por la expulsión y el silenciamiento, la segunda revela la capacidad de agencia 
de esa misma subjetividad para generar anclajes memoriales a partir de la resignificación 
de materialidades mínimas. No se trata de una simple compensación o de un reemplazo 
mecánico de lo perdido, sino de un proceso más complejo de reelaboración simbólica que 
transforma objetos aparentemente banales –masa madre, mantas, utensilios culinarios, 
grabaciones de voces– en depositarios de significación y en arquitecturas narrativas ca-
paces de sostener fragmentos de una identidad amenazada por el desarraigo y la errancia. 
Esta resignificación dialoga con las tradiciones afrodiaspóricas de preservación cultural 
a través de prácticas domésticas que funcionan como archivos vivientes que desafían la 
hegemonía de la escritura. Los objetos analizados –masa madre, pan, miel, textiles– ope-
ran como tecnologías de supervivencia que conectan la experiencia marroquí-ibérica con 
genealogías afrofeministas más amplias, donde el cuidado doméstico se articula como 
resistencia política contra la desposesión colonial.

Esta transformación encuentra su fundamento teórico en los ya mencionados apor-
tes de Jacques Derrida sobre la naturaleza paradójica del archivo y la memoria. Derrida 
(1997) sostiene que todo archivo implica simultáneamente conservación y destrucción, 



Ahmed Balghazal
Memorias sin objetos, objetos con memoria

——— 24 ———

TintasTintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 14 (2025), pp. 13-35. issn: 2240-5437. 
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas

presencia y ausencia, lo que revela su carácter constitutivamente inestable y, como en el 
caso de Fatima, complejo y paradójico. Para Derrida (1997: 19), el archivo no preexiste 
a la violencia de su constitución: «no hay archivo sin un lugar de consignación, sin una 
técnica de repetición y sin una cierta exterioridad». En el caso de Madre de leche y miel, los 
objetos con memoria funcionan precisamente como lugares de consignación alternativos 
que emergen cuando los archivos institucionales –familia, comunidad, lengua– se fractu-
ran o se vuelven inaccesibles. Estos objetos no representan la solidez de un archivo defini-
tivo, sino que encarnan la fragilidad constitutiva del archivo en el sentido derridiano: son 
soportes vulnerables que, paradójicamente, encuentran en su precariedad la condición de 
posibilidad para la preservación de lo amenazado por el olvido. Paul Ricoeur (2003), por 
su parte, aporta una perspectiva fundamental al conceptualizar la memoria como trabajo 
narrativo: la memoria es memoria del pasado, pero ese pasado solo se actualiza mediante 
operaciones de configuración que implican necesariamente selección, interpretación y 
resignificación. Los objetos con memoria en la novela de El Hachmi funcionan preci-
samente como soportes de estas operaciones configurativas, ofreciendo materialidades 
concretas a partir de las cuales la protagonista puede elaborar narrativamente su expe-
riencia fragmentada. Los objetos de la memoria en esta obra son coordenadas narrativas 
alternativas del acto de recordar y, por lo tanto, de hacer de la misma una cierta identidad.

Para comprender la operación simbólica mediante la cual ciertos objetos cotidianos se 
transforman en depositarios de memoria, resulta necesario también recurrir al concepto 
de “semióforo” desarrollado por Krzysztof Pomian (1987). Pomian define los semióforos 
como objetos que han perdido su valor de uso para adquirir un valor simbólico, funcio-
nando como mediadores entre lo visible y lo invisible, entre el presente y otros tiempos, 
entre lo profano y lo sagrado, y, en el caso concreto de Fatima, entre la reproducción 
dolorosa de la memoria y su configuración resiliente. En Madre de leche y miel, la trans-
formación de objetos domésticos en semióforos responde a la necesidad urgente de crear 
anclajes memoriales en condiciones de extrema precariedad. La masa madre, la manta del 
pavo real, las grabaciones de voces no funcionan aquí como simples elementos decorati-
vos o utilitarios, sino como condensadores simbólicos que permiten que Fatima inscriba 
su experiencia fragmentada en un orden de significación que trasciende la inmediatez 
del trauma. Esta operación simbólica encuentra también respaldo –asumiendo el arries-
gado proceder metodológico de esta asociación– en los estudios desarrollados por Julia 
Kristeva (1989) sobre la semiótica y, más específicamente, en su conceptualización de lo 
abyecto como aquello que perturba la identidad y el orden, pero que simultáneamente 
posibilita nuevas formas de significación. Los objetos con memoria en la novela emergen 
precisamente en el filo de lo abyecto: nacen de la pérdida, del trauma, del dolor y de la 
expulsión, pero se constituyen como resistencia simbólica frente a esas mismas condi-
ciones. Su valor no radica en su capacidad de restaurar un pasado intacto –lo cual sería 
imposible dado el carácter irreversible de las pérdidas experimentadas por Fatima–, sino 
en su potencia para generar nuevas formas de habitar el presente desde la elaboración 
narrativa del dolor.

Desde una perspectiva feminista decolonial, estos objetos adquieren una significación 
particular por su vinculación con espacios y prácticas tradicionalmente feminizados. 
Como señala Silvia Rivera Cusicanqui (2010) en sus trabajos sobre memoria y subalterni-
dad, las mujeres han desarrollado históricamente estrategias específicas de preservación 
cultural que operan en los márgenes de los archivos oficiales, privilegiando lo oral, lo 
corporal, lo doméstico y lo ritual como espacios de transmisión. Los objetos con memoria 
en la novela de El Hachmi se inscriben en esta tradición de archivos feminizados, pero 



Ahmed Balghazal
Memorias sin objetos, objetos con memoria

——— 25 ———

TintasTintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 14 (2025), pp. 13-35. issn: 2240-5437. 
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas

la complejizan al mostrar cómo la subalternidad simultáneamente amenaza y potencia 
estas estrategias de preservación. La cocina, el tejido, los utensilios domésticos no repre-
sentan aquí simples espacios de reproducción de roles tradicionales, sino territorios de 
reelaboración simbólica donde la memoria encuentra nuevas posibilidades de anclaje y 
transmisión.

La masa madre emerge como el depositario más complejo de continuidad genealógica 
femenina, condensando en su materialidad viva una temporalidad que desafía la lineali-
dad traumática de la experiencia subalterna tal como intentamos presentar en el apartado 
anterior. Como organismo que requiere cuidado cotidiano, alimentación y transmisión, la 
masa madre encarna simultáneamente pasado, presente y futuro en una síntesis temporal 
que resiste la fragmentación del desarraigo. Fatima, siguiendo la enseñanza de su abuela 
Ichata y, especialmente, de su madre transforma el objeto culinario en archivo viviente que 
porta fragmentos de la memoria de un linaje matrilineal inmemorial. Esta genealogía de la 
masa madre revela cómo ciertos saberes femeninos se preservan no en la palabra sino en la 
práctica, no en el discurso sino en el gesto repetido del amasado. Frágiles ciertamente, pero 
acuden al rescate de una entidad atravesada por el dolor y la pérdida.

La centralidad de la masa madre en el equipaje migratorio de Fatima subraya su esta-
tuto de objeto indispensable. Lo primero que había envuelto para el viaje: «os disteis un 
hartón de reír porque me iba a llevar, envuelto para que siguiera fermentando, un pedazo 
de masa madre que había alimentado durante años» (El Hachmi 2018: 15). Esta decisión 
revela la intuición de Fatima sobre el carácter irreemplazable de ciertos objetos con me-
moria: «no era posible que algo que venía de un tiempo tan antiguo se estropeara tan solo 
porque se fuera al extranjero» (15). La masa madre se concibe aquí como depositaria de 
una temporalidad ancestral que trasciende las contingencias del presente, como archivo 
portátil que condensa siglos de transmisión femenina en una materialidad frágil pero per-
sistente. El sabor de la masa madre –«dejaba en la lengua una muy leve acidez que era el 
sabor más nuestro que yo pudiera recordar» (15)– se constituye como memoria gustativa 
que conecta sensorialmente a Fatima con su linaje matrilineal. Esta acidez característica 
funciona como huella sensorial irreductible que ningún proceso de traducción cultural o 
transculturación puede alterar: mientras que la lengua materna se contamina en el con-
tacto con el idioma de acogida (en el caso de Sara, sobre todo), y la oralidad se ve ame-
nazada por la ruptura generacional, el sabor de la masa madre permanece como marca 
indeleble de pertenencia. Si el saber memorial posee un sabor en Madre de leche y miel, 
este tendría la acidez específica de la masa madre: un significado inscrito en la materiali-
dad sensorial que trasciende las mediaciones lingüísticas y que permite el reconocimiento 
inmediato de la propia identidad cultural: «la masa viva de nuestra madre, que ella había 
recibido de la abuela y la abuela de la bisabuela –y vete tú a saber de cuántas mujeres hacia 
atrás venía esa herencia–» (15).

El pan resultante de esta masa ancestral funciona como actualización cotidiana de la 
memoria genealógica. Su elaboración constituye un ritual que conecta a Fatima con sus 
antepasadas mediante la repetición de gestos precisos, temperaturas específicas y tempo-
ralidades determinadas que no pueden aprenderse sino a través de la práctica corporal 
sostenida. Esta continuidad olfativa transforma la cocina del espacio migratorio en terri-
torio de reconexión temporal, donde el aroma del pan horneado funciona como puente 
sensorial entre geografías separadas por el desarraigo: «Y, ya os lo adelanto, suerte tuve de 
poder saborear, en medio de la niebla, aquel pan que me unía a vosotras, a nuestra madre 
y a la abuela» (15). 



Ahmed Balghazal
Memorias sin objetos, objetos con memoria

——— 26 ———

TintasTintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 14 (2025), pp. 13-35. issn: 2240-5437. 
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas

Sin embargo, la novela expone las tensiones que atraviesan esta operación de reco-
nexión. El pan migratorio nunca replica exactamente el originario: los ingredientes son 
diferentes, el agua tiene otro sabor, el horno no es el mismo. Esta diferencia irreductible 
evidencia el carácter paradójico de los objetos con memoria: permiten la evocación del 
pasado pero simultáneamente certifican su irrecuperabilidad. El pan funciona como si-
mulacro que preserva la forma sin poder restituir plenamente la sustancia, ofreciendo un 
consuelo memorial que nunca cancela completamente la pérdida pero que logra, no obs-
tante, generar espacios de habitabilidad en el presente precario. Esta dimensión terapéu-
tica del amasado introduce una función adicional del pan como objeto con memoria: su 
capacidad de canalizar las tensiones corporales y psíquicas que genera la experiencia del 
desarraigo: Fatima «amasaba el pan con todo el cuerpo, echándose completamente enci-
ma» (123), transformando la preparación culinaria en ejercicio de liberación somática. 
Sus hermanas observan que «estás más fuerte que nunca, Fatima» (123), sin comprender 
que «sus trabajos no eran más que una manera de intentar sacudirse el demonio del 
cuerpo» (123). El amasado se revela así como práctica corporal que permite canalizar el 
trauma mediante el trabajo físico, convirtiendo la violencia y las tensiones del cuerpo en 
energía productiva que genera, literal y simbólicamente, alimento. 

Esta función terapéutica del pan se intensifica, convirtiéndose en un enganche de sal-
vación en los momentos de máxima vulnerabilidad, cuando Fatima se ve amenazada por 
la pérdida de los objetos que constituyen su ajuar memorial. La posibilidad de que le cie-
rren la despensa donde guarda «la artesa que me regalaste, el cedazo y el cesto, la harina 
y el fermento» (280) genera una angustia particular centrada en el fermento: «sobre todo 
el fermento, si lo pierdo no sé lo que haré, si no me dejan alimentarlo lo perderé» (280). 
Esta preocupación específica por el fermento –la masa madre– revela cómo ciertos obje-
tos con memoria adquieren estatuto de seres vivos que requieren cuidado constante para 
su supervivencia. La masa madre se convierte así en responsabilidad vital que conecta a 
Fatima con una temporalidad del cuidado que trasciende sus circunstancias inmediatas: 
mantenerla viva es preservar la continuidad de un linaje femenino que, de otro modo, se 
extinguiría con ella. El pan y la masa madre condensan, en síntesis, una arquitectura me-
morial que opera mediante la inscripción sensorial, la práctica corporal y la temporalidad 
del cuidado. No funcionan como simples símbolos de lo perdido, sino como materialida-
des activas que requieren un trabajo constante para generar significación. Su valor como 
objetos con memoria reside en su capacidad de transformar la rutina alimentaria en ritual 
de reconexión genealógica, convirtiendo la necesidad biológica de la nutrición en oportu-
nidad de elaboración simbólica del dolor y de construcción de puentes temporales entre 
el pasado fracturado y el presente precario: son objetos con mucha memoria.

Otros objetos con la misma función memorial son la leche y la miel, elementos que 
dan título a la obra. Los dos operan en un registro simbólico para articular una compleja 
economía de la reparación memorial. Estos elementos se constituyen como sustancias 
simbólicas que intentan suturar la herida originaria del destete –trauma fundacional que 
inaugura la memoria sin objetos– mediante su resignificación como materias reparadoras 
capaces de generar nuevas formas de vinculación afectiva. La operación simbólica que 
los atraviesa revela cómo ciertos objetos culinarios trascienden su función nutritiva para 
convertirse en lenguajes mediante los cuales la subjetividad femenina migrante elabora 
formas alternativas de habitar el dolor y de construir espacios de cuidado.

La leche se resignifica radicalmente desde su estatuto inicial como alimento perdido 
hacia su configuración como sustancia reparadora que permite a Fatima reelaborar su 
relación con la maternidad y con su propia historia de carencias. Esta transformación se 



Ahmed Balghazal
Memorias sin objetos, objetos con memoria

——— 27 ———

TintasTintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 14 (2025), pp. 13-35. issn: 2240-5437. 
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas

condensa de manera paradigmática en la experiencia de lactancia de Sara, nacida prema-
turamente, donde el acto de amamantar adquiere dimensiones ontológicas que exceden 
la simple nutrición: «como si la leche de Fatima le fuera injertando capas y más capas de 
carne» (253). La materialidad de la leche se concibe aquí como sustancia creadora que 
no solo alimenta sino que literalmente construye el cuerpo de la hija, transformando a 
Fatima de sujeto destetado en agente activo de reparación corporal. El crecimiento de 
Sara –«ya no cabía en la caja... ya no era una simple medida de harina» (253)– simboliza 
la capacidad de la leche materna para revertir la lógica de la pérdida que caracteriza la 
experiencia del parto prematuro, convirtiendo el cuerpo femenino, tanto de la madre 
como de la hija, en territorio de abundancia frente a la escasez estructural del desarraigo: 
«Fue entonces cuando intentó darle el pecho […] lo cogió con avidez. No solamente eso, 
sino que abría los ojos para mirarme […] parecía verse el fondo de su alma» (253). Esta 
conexión visual durante la lactancia transforma el acto alimentario en reconocimiento 
mutuo que trasciende la dimensión puramente fisiológica para convertirse en experiencia 
de fundación relacional. La leche funciona aquí como mediadora de una intimidad que 
le permite a Fatima experimentar, por primera vez, una maternidad no amenazada por la 
pérdida o la separación, sino constituida desde la plenitud del dar y del alimentar. La lac-
tancia de Sara representa, en este sentido, la inversión simbólica del trauma del destete: si 
el destete inaugural la expulsaba del lugar de la abundancia, la lactancia de su hija la sitúa 
en la posición de ser ella misma fuente de esa abundancia para otra. Y para la lógica me-
todológica del presente trabajo como eje de simetría entre la desmemoria y la memoria, 
entre la pérdida de la vinculación y el reenganche de lo afectivo. 

La miel, por su parte, se articula como otro símbolo complejo que condensa múltiples 
experiencias de dulzura, cuidado y protección maternal. Su significación se construye 
mediante la acumulación de pequeños gestos cotidianos que transforman la experiencia 
ordinaria en territorio de afecto: «repasaba mentalmente todos aquellos momentos del 
día en que su madre era el refugio al que regresar, era tibieza reconfortante, era miel que 
se desliza garganta abajo» (100). La miel no se presenta como objeto material específico, 
sino como cualidad sensorial que impregna ciertos momentos de la relación madre-hija, 
transformando acciones aparentemente triviales –peinar el cabello, repartir el pan, com-
partir los primeros frutos del huerto– en experiencias de plenitud afectiva. La enumera-
ción detallada de los momentos en que «la madre era miel» revela cómo esta sustancia 
simbólica se constituye mediante la repetición de cuidados mínimos que, en su aparente 
insignificancia, construyen una atmósfera de protección y abundancia: «cuando cogía las 
primeras cebolletas del huerto y se las daba a probar, cuando les repartía a partes iguales 
los higos que había reunido» (100). La miel se asocia con la justicia distributiva del cuida-
do materno, con esa capacidad de la madre para garantizar que todas las hijas reciban su 
parte correspondiente de dulzura y atención. Esta economía del cuidado igualitario con-
trasta radicalmente con la lógica de la escasez que caracteriza la experiencia femenina en 
contextos rurales, donde la supervivencia se convierte en competencia por unos recursos 
limitados.

La dimensión sensorial de la miel se intensifica en la descripción del ritual alimenta-
rio que conecta a Fatima con su madre: «Zraizmas cogía un pedazo de pan y lo mojaba 
en el líquido caldoso lleno de especias. A Fatima le parecía que aquel era el manjar más 
delicioso del mundo» (100). La miel se materializa aquí en la complejidad gustativa del 
guiso materno, donde cada ingrediente mantiene su identidad particular, simbolizando 
una forma de unidad que preserva la diferencia. Esta descripción condensa una filosofía 
del cuidado que no homogeneiza sino que permite la coexistencia armónica de elementos 



Ahmed Balghazal
Memorias sin objetos, objetos con memoria

——— 28 ———

TintasTintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 14 (2025), pp. 13-35. issn: 2240-5437. 
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas

diversos, ofreciendo un modelo alternativo de vinculación que respeta la singularidad 
dentro de la unidad. La miel se extiende también hacia los rituales de sanación y embelle-
cimiento que constituían la vida familiar: las friegas con aceite para el dolor de estómago, 
el huevo duro cuyo vapor se inhala para las afecciones respiratorias, la henna que pinta 
manos y pies en las vigilias de fiesta. Estas prácticas revelan cómo la miel funciona como 
cualidad que impregna todas las formas del cuidado materno, desde la curación corporal 
hasta la preparación estética para la celebración. La miel simboliza así una maternidad 
integral que abarca tanto la supervivencia física como la construcción de la belleza y la 
participación en los rituales comunitarios. Pero también la promesa de un amor y cariño 
abundantes: eso prometen los ojos de Mohamed Sqali. La proyección de la miel hacia la 
figura masculina –«sus ojos de miel» (122)– introduce una dimensión erótica que conecta 
el cuidado materno con el deseo amoroso, sugiriendo continuidades afectivas entre di-
ferentes formas de vinculación. Los «ojos de miel» de Mohamed Sqali evocan la misma 
cualidad de dulzura protectora que caracterizaba la mirada materna, pero la desplazan 
hacia el territorio del reconocimiento erótico y de la promesa amorosa. Esta extensión 
de la miel hacia la esfera del deseo revela cómo ciertos símbolos nutricionales funcionan 
como lenguas afectivas que trascienden los límites entre diferentes tipos de vínculos. Su 
eficacia no radica en su capacidad de restaurar lo perdido, sino en su potencia para gene-
rar espacios imaginarios de plenitud que sostienen la posibilidad de continuar habitando 
el presente a pesar de sus limitaciones.

Este es el caso también de otra categoría de objetos con memoria: los objetos textiles. 
En esta categoría la manta del pavo real y el qubbu constituyen los objetos estéticos y afec-
tivos más significativos en la economía simbólica de la obra. Trascienden su función uti-
litaria para convertirse en refugio sensorial y simbólico. Los colores vibrantes de la manta 
del pavo real introducen una dimensión de belleza “importada” que contrasta con la mo-
nocromía del dolor, mientras que su diseño evoca simultáneamente la tradición artesanal 
propia de los lugares fronterizos, como es el caso de la región de Nador-Melilla, y una as-
piración funcional que resiste la reducción de la existencia a la mera supervivencia. En los 
momentos de mayor vulnerabilidad, la manta funciona como espacio de intimidad: «Me 
envolvía en la manta del pavo real y cerraba los ojos, y por un momento todo era suave y 
colorido» (134). Esta experiencia activa una memoria háptica –siguiendo el desarrollo de 
Laura Marks (2000)– que no depende del lenguaje sino de la inscripción corporal directa, 
ofreciendo una forma de remembranza que resiste los procesos de silenciamiento que 
afectan a la memoria verbal:

Cruzamos el puente y nos dimos cuenta de que debajo había un trozo donde 
no llegaba el agua. Aquel puente nos daba cobijo, aunque el suelo estuvie-
ra sucio, con latas, cigarrillos e incluso alguna jeringuilla que no sabría hasta 
más tarde que algunos hombres utilizaban para drogarse. Quitamos toda la 
porquería que pudimos de un rincón, aplastamos las hierbas y extendimos 
encima la manta nueva del pavo real azul (El Hachmi 2018: 68).

La operación memorial que realizan estos objetos no aspira a la monumentalidad ni 
al reconocimiento público, sino que funciona como archivo portátil, mínimo y frágil, 
capaz de sostener fragmentos de subjetividad en condiciones de máxima vulnerabilidad. 
Su significación emerge de su vinculación con espacios y prácticas tradicionalmente fe-
minizados –cocina, tejido, oralidad– que operan en los márgenes de los archivos oficiales 
pero que desarrollan estrategias específicas de preservación cultural. Heredan muchas de 
las propiedades de la condición subalterna de sus actores: frágiles, pero, resistentes. La 



Ahmed Balghazal
Memorias sin objetos, objetos con memoria

——— 29 ———

TintasTintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 14 (2025), pp. 13-35. issn: 2240-5437. 
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas

dialéctica entre fragilidad y resistencia que articulan estos objetos revela que la memoria 
migrante femenina no se preserva negando su precariedad, sino asumiendo críticamente 
esa condición y transformándola en potencia creativa. Los objetos con memoria no can-
celan el trauma ni restituyen lo perdido, pero ofrecen materialidades concretas para la ela-
boración narrativa del dolor y para la construcción de nuevas formas de vinculación. Su 
estatuto como contra-archivos los convierte en respuestas de la subjetividad precaria a su 
propia precariedad: no la niegan, sino que la reelaboran como condición de posibilidad.

El qubbu paterno introduce una dimensión arquitectónica y genealógica en la carto-
grafía de los objetos con memoria. Como construcción que alberga la tumba del padre, el 
qubbu funciona simultáneamente como objeto y como espacio, como materialidad con-
creta y como símbolo de permanencia frente a la temporalidad destructiva. Su presencia 
en la memoria de Fatima la conecta con una genealogía paterna que, aunque marcada por 
ausencias y conflictos, proporciona un anclaje identitario que trasciende las contingen-
cias del presente: «El qubbu de mi padre sigue ahí, blanco y redondo como una promesa 
que no se cumple pero que tampoco se rompe» (178). El cromatismo del qubbu evoca 
la totalidad y la perfección simbólica, ofreciendo un contraste con la fragmentación que 
caracteriza la experiencia presente de Fatima. Su color blanco sugiere pureza, pero tam-
bién vacío, ambivalencia que refleja la relación compleja de la protagonista con la figura 
paterna: el qubbu es simultáneamente lugar de respeto y de resentimiento, símbolo de 
protección y de opresión. Esta ambivalencia revela cómo los objetos con memoria no 
funcionan como depositarios de significados unívocos, sino como superficies polisémicas 
donde se inscriben las tensiones irresueltas de la experiencia subalterna:

Fatima no veía nada. Llevaba el pesado qubbu de lana de su padre, que tenía 
aquel olor a piel muerta y a animal. La piel era la que Omar había ido dejando 
acumulada en el cogote al utilizarlo. Sí, justo en aquel trozo de tela se podían 
oler los restos de aquel hombre medio desconocido que dirigía sus vidas, un 
hombre que ya hacía siglos que no se la sentaba en su falda, que cuando la 
invitaba a entrar en su habitación le hablaba en otro tono, no tan suave como 
cuando era una niña y le decía Fatima mía. Ahora lo que Fatima sabía de su 
padre lo sabía por Zraizmas, que le transmitía sus mensajes y que interpretaba 
también su estado de ánimo (158).

Así, Madre de leche y miel muestra que la tensión entre memoria y olvido, entre pér-
dida y rescate, se materializa en objetos que funcionan como condensadores simbólicos 
donde la experiencia fragmentada encuentra posibilidades de articulación. La obra revela 
que la memoria de la subjetividad migratoria femenina no se constituye en la oposición 
simple entre tener y no tener objetos, sino en la capacidad de transformar la materialidad 
disponible –por humilde que sea– en soporte de elaboración narrativa y en archivo alter-
nativo frente a la violencia del olvido.

La dimensión sonora de los objetos con memoria introduce otra problemática parti-
cular en el universo narrativo de Madre de leche y miel: la tensión entre la presencia y la 
ausencia de la voz, entre la oralidad viva y su reproducción tecnológica. Las grabaciones 
de voces que aparecen de manera recurrente en la novela funcionan como intentos des-
esperados de preservar la inmediatez de la transmisión oral en condiciones de separación 
física y cultural. Sin embargo, su estatuto como objetos con memoria resulta paradóji-
co: preservan la voz, pero la despojan de su contextualidad viva; conservan las palabras, 
pero las privan de la co-presencia corporal que constituye la esencia de la comunicación 
oral. Cuando Fatima empieza a manejar las grabaciones para comunicar con amigos y 



Ahmed Balghazal
Memorias sin objetos, objetos con memoria

——— 30 ———

TintasTintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 14 (2025), pp. 13-35. issn: 2240-5437. 
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas

familiares del país de origen, experimenta simultáneamente fascinación y desasosiego. 
Esta experiencia condensa la ambivalencia de la reproducción técnica de la oralidad: las 
voces grabadas prometen la cercanía con el hogar perdido, pero simultáneamente revelan 
la irreductible distancia que separa la voz viva de su registro mecánico. Los fantasmas vo-
cales que emergen del aparato de grabación en cinta simbolizan la condición espectral de 
toda memoria en contextos de desarraigo: presencia de lo ausente que no logra restituir 
plenamente lo perdido pero que, no obstante, ofrece un consuelo precario frente al silen-
cio total. Una situación levemente mejorada con otro aparato que suaviza más la tensión 
entre la presencia y la ausencia: el teléfono. Fatima no duda, a pesar de las dificultades que 
supone el uso de tal aparato para una mujer analfabeta en el extranjero, en usarlo:

Empezamos a hablar por teléfono con vosotras, ¿recordáis? En una cinta me 
dijisteis, estaremos en la tienda tal día y a tal hora, este es el teléfono, lláma-
nos, te estaremos esperando. Qué nervios aquel día, hermanas, […] me ponía 
nerviosa y pidiéndole a Sara Sqali que me marcara los números. Suerte que 
se lo había explicado antes a Latifa y me había dicho, acuérdate de los que 
te abren el camino. ¿Cómo? Sí, antes de poner los números de la tienda, has 
de poner los que te dan el camino, el dos uno dos. Quién me habría de decir 
que hasta los teléfonos tienen caminos. Oh, hermanas mías, cuando escuché 
vuestra voz sin estar grabada, bien viva..., no me veíais, pero las lágrimas me 
caían rodando por las mejillas. No sabéis el alivio que supuso poder hablar con 
vosotras así, de voz a voz, como si estuviésemos unas al lado de las otras. Muy 
distinto de los casetes, que no nos permitían contestarnos al momento (221).

La propia voz de Fatima, cuando logra articularla, se convierte en su objeto sonoro 
más significativo. En el episodio bajo el puente, analizado anteriormente, la protagonista 
descubre la potencia de su propia voz como refugio y como vínculo con la tradición oral 
femenina. Al narrarle el cuento de Nunya a su hija, Fatima no solo actualiza la memoria 
de su abuela Ichata, sino que se constituye a sí misma como transmisora y como archivo 
vivo. Su voz se convierte en objeto con memoria en la medida en que logra condensar en 
la enunciación presente la pluralidad de voces femeninas que la precedieron: «escuchan-
do mi propia voz, mía y también de todas vosotras» (169). Esta experiencia revela una 
dimensión fundamental de la oralidad como objeto con memoria y de reconciliación con 
uno mismo y con el entorno. 

En primer lugar lo es por su capacidad de actualizar la presencia de las ausentes me-
diante la performance narrativa. La voz de Fatima se constituye como palimpsesto sonoro 
donde resuenan las voces de la abuela Ichata, de la madre Zraizmas y de todas las mujeres 
del linaje matrilineal. Su voz constituye la prolongación de una temporalidad vulnera-
ble de la memoria. En cada palabra, y en cada historia narrada a su hija, perpetua la que 
Derrida consideraba la paradoja inherente a todo archivo memorial, una presencia en la 
ausencia. Incluso si se procesa esta voz a través de suportes mecánicos conserva sus signi-
ficaciones simbólicas. Su voz en el teléfono grabando un mensaje de disculpa a su hija Sara 
se articula como forma de reconciliación, tanto interior como relacional. Para Fatima la 
posibilidad de grabar y enviar su voz representa un mecanismo de recomposición iden-
titaria que le permite habitar simultáneamente múltiples espacios de pertenencia. La voz 
grabada se convierte en puente que no solo conecta geografías distantes, sino que recon-
cilia las múltiples versiones de sí misma: la hija ausente que permanece presente a través 
del sonido, la madre que puede anular la distancia, la mujer que negocia entre lenguas y 
culturas, etc. En su relación con Sara, por ejemplo, la voz como objeto de memoria sonora 



Ahmed Balghazal
Memorias sin objetos, objetos con memoria

——— 31 ———

TintasTintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 14 (2025), pp. 13-35. issn: 2240-5437. 
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas

adquiere una dimensión reparadora fundamental. Primero en la infancia, los arrullos, 
las canciones de cuna, los susurros nocturnos funcionan como objetos sonoros que tejen 
vínculos de apego, pertenencia tanto para la hija como para la madre:

su casa era Sara. Por eso no quería desprenderse de ella, no quería cortar aquel 
cordón invisible del amamantamiento. Le parecía que el hecho de colocar a 
Sara en su falda y que ella se pusiera su pezón dentro, que pasasen aquel rato 
juntas y en calma, casi fuera del mundo, le había apaciguado todos los desaso-
siegos, todas las ausencias. Ya no sentía añoranza, y entendía muy bien aquella 
expresión que decía que quien tiene un hijo no está nunca solo (256).

El epílogo «Carta sonora de una madre» (285) cristaliza esta dimensión reparadora y 
terapéutica de estos objetos sonoros que activan y redimensionan la memoria, participan-
do en la corrección de los errores del pasado. Recordar aquí es reescribir el presente para 
un futuro diferente. Objetivo fundamental de todos los objetos con memoria. La carta, 
conceptualizada como artefacto sonoro, trasciende la comunicación sonora para conver-
tirse en performance vocal dirigida hacia el futuro. Fatima no solo escribe-dicta para Sara, 
sino para ella misma y sus múltiples búsquedas de una casa propia: 

Sara, hijita, te ruego que contestes a mis llamadas. Seguiré aquí el tiempo que 
haga falta. Te quiero contar que he cambiado mucho, que soy otra persona. 
Ya lo he entendido, Sara, me equivoqué, me equivoqué mucho escogiendo ese 
camino. Cuando volvimos a Pozo de Higueras por primera vez, ¿te acuerdas? 
Fue un viaje tan importante, después de todos aquellos años aquí, nosotras dos 
solas, sin nadie más, sin familia, trabajando yo en todo lo que podía, tú yendo 
al colegio y creciendo. ¿Por qué me equivoqué tanto? Se me ocurrió aquella 
idea nefasta, ya te digo que tenía mucho miedo, pensé que si te casabas con 
Driss se nos solucionaría todo: ya que no habíamos tenido una casa propia, 
la de mis padres se convertiría así en la nuestra. Por fin tendríamos un sitio 
adonde volver. No me di cuenta de que era mucho más importante cuidar el 
lugar donde teníamos que vivir que el lugar al que teníamos que volver (288).

Esta reflexión sobre los objetos sonoros, la oralidad, la memoria y los lugares nos con-
duce inevitablemente hacia la naturaleza misma de Madre de leche y miel: una historia 
narrada por Fatima a sus hermanas y madre tras su retorno a Marruecos después de lar-
gos años de ausencia. La obra se revela así como el más potente de todos los objetos 
con memoria analizados, un archivo sonoro que contiene y actualiza toda la experiencia 
migratoria a través del acto narrativo. La oralidad emerge aquí no como simple medio 
de transmisión, sino como tecnología de la memoria que permite la reconstrucción y 
reconfiguración constante de la experiencia. A diferencia de los objetos materiales, cuya 
significación permanece relativamente estable, la narración oral posee la capacidad de 
transformarse en cada actualización, incorporando nuevas perspectivas, matices y com-
prensiones que emergen desde el presente de la enunciación. La voz de Fatima no solo 
relata el pasado, sino que lo reelabora, lo resignifica, lo hace presente y operativo para 
quienes escuchan y quienes leen sus memorias:

Siete eran siete, las hermanas sentadas alrededor de una mesa de madera, sobre 
la alfombra de rafia estampada. Humeando frente a ellas, una bandeja llena de 
vasos estrechos donde habían echado ya el té burbujeante. Dicen: Cuéntanos 
tu historia, hermana nuestra. Cuéntanos todo lo que te ha pasado durante este 



Ahmed Balghazal
Memorias sin objetos, objetos con memoria

——— 32 ———

TintasTintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 14 (2025), pp. 13-35. issn: 2240-5437. 
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas

largo tiempo que has estado lejos de nosotras. Cuéntanos, querida Fatima, 
qué hiciste para llegar al extranjero, para sobreponerte a todos los obstáculos. 
Nárranos, dulce hermana, nárranos (9).

En este contexto, la fragilidad no se presenta como debilidad que debe ser superada, 
sino como condición ontológica que posibilita formas específicas de agencia y resisten-
cia. La voz que narra desde la vulnerabilidad migrante, desde la precariedad económica, 
desde la maternidad en soledad, no busca construir relatos heroicos o triunfalistas. Por 
el contrario, encuentra en la exposición de su fragilidad una forma de poder que radica 
precisamente en su capacidad para conmover, para generar empatía, para crear redes 
de solidaridad y comprensión desde la narración. Un recurso similar al de Sherezade, 
narradora y protagonista de la canónica Las mil y una noches. La hipótesis central de este 
trabajo encuentra aquí su formulación más clara: la fuerza de la fragilidad reside en su 
capacidad para generar objetos con memoria que operan como dispositivos de cuidado 
personal alternativo a las formas consolidadas de memorización. La narración oral de 
Fatima, al exponer sin reservas las dificultades, los miedos, las pérdidas y las incertidum-
bres del proceso migratorio, construye un archivo emocional que trasciende lo individual 
para convertirse en patrimonio comunitario: es voz de todas las mujeres que tuvieron que 
enfrentarse a dilemas parecidos. Su voz frágil se revela como el más resistente de todos los 
objetos analizados, capaz de atravesar el tiempo, el espacio y las generaciones para seguir 
resonando, consolando, orientando. Madre de leche y miel demuestra, así, que los objetos 
más poderosos no son necesariamente los más duraderos o visibles, sino aquellos que 
logran encarnar la experiencia humana en toda su complejidad contradictoria. La obra 
de Najat El Hachmi se constituye así como un objeto sonoro total que contiene todos los 
demás, un archivo vivo que continúa generando memoria cada vez que es leído, cada vez 
que resuena en una nueva voz, cada vez que encuentra eco en la experiencia ajena.

En síntesis, el análisis de los objetos con memoria en Madre de leche y miel revela 
que estos no funcionan como simple compensación de las pérdidas que caracterizan la 
memoria sin objetos, sino como elaboración compleja de nuevas arquitecturas simbóli-
cas que emergen precisamente desde la precariedad. Su valor no radica en su capacidad 
de restaurar un pasado intacto –tarea imposible dada la irreversibilidad de las pérdidas 
experimentadas por Fatima–, sino en su potencia para generar anclajes alternativos que 
le permitan a la subjetividad migratoria femenina construir formas de habitabilidad en 
condiciones de extrema vulnerabilidad. Estos objetos se constituyen como “contra-archi-
vos” en el sentido de que operan desde lógicas alternativas a las de los archivos institu-
cionales. Mientras que los archivos oficiales se sustentan en la escritura, la permanencia 
material y el reconocimiento público, los objetos con memoria privilegian la oralidad, la 
sensorialidad y la intimidad doméstica como espacios de inscripción. Su fragilidad no es 
una limitación, sino es su condición de posibilidad: son precisamente vulnerables porque 
emergen desde la vulnerabilidad, y es esa misma precariedad la que los convierte en so-
portes adecuados para una subjetividad que se constituye en los márgenes de los sistemas 
hegemónicos de memoria.



Ahmed Balghazal
Memorias sin objetos, objetos con memoria

——— 33 ———

TintasTintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 14 (2025), pp. 13-35. issn: 2240-5437. 
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas

4. Conclusión

El análisis de Madre de leche y miel revela que la narrativa de Najat El Hachmi trascien-
de el registro testimonial para constituirse en práctica resiliente que redefine los términos 
de la marroquidad-catalanidad-hispanidad contemporánea. La dialéctica entre memoria 
sin objetos y objetos con memoria no documenta la reparación de fracturas identitarias 
sino la creación de nuevas formas de subjetividad que, desde la interseccionalidad de géne-
ro, raza y clase, desbordan los márgenes tanto del canon catalán como del hispánico para 
inscribirse en unas genealogías afro-árabo-ibéricas feministas transnacionales. Si bien El 
Hachmi escribe en catalán –inscribiéndose plenamente en dicha tradición literaria–, su 
obra, al circular en traducción castellana, interpela también a la hispanofonía global po-
licéntrica que incluye, y al mismo tiempo excede, las fronteras lingüísticas del castellano 
y el catalán. La obra demuestra que la literatura afro-árabo-ibérica no busca ser incluida 
en los archivos oficiales sino la transformación de las epistemologías que sustentan esos 
archivos. El recorrido analítico por las arquitecturas memoriales de la obra revela tam-
bién que la memoria en la novela de Najat El Hachmi no se constituye como un depósito 
estable de experiencias pasadas, sino como un proceso dinámico y tensional que emerge 
en la intersección compleja entre memoria y olvido, trauma y superación, desposesión y 
resistencia, etc. La dialéctica entre memoria sin objetos y objetos con memoria que arti-
cula la novela expone las condiciones específicas en las que se construye la subjetividad 
femenina migrante, revelando cómo la vulnerabilidad ontológica, lejos de constituir una 
limitación, se transforma en condición de posibilidad para formas alternativas de agencia 
memorial. La memoria sin objetos evidencia las múltiples violencias que atraviesan la 
experiencia de Fatima, convirtiéndola en sujeto desprovisto de archivos legítimos y de an-
clajes comunitarios estables, donde el recuerdo se articula fundamentalmente a través de 
ausencias, fracturas, heridas y silencios. Sin embargo, desde la fragilidad misma emerge 
un proceso complejo de resignificación mediante el cual objetos cotidianos aparentemen-
te banales –masa madre, leche, miel, mantas, voces grabadas– se transforman en soportes 
alternativos de la subjetividad y en archivos de resistencia frente al olvido. Estos objetos 
con memoria no funcionan como compensación mecánica de lo perdido, sino como ela-
boración creativa de nuevas formas de habitar la precariedad, confirmando que la fuerza 
de la fragilidad radica precisamente en su capacidad para generar formas de cuidado que 
operan desde la vulnerabilidad asumida críticamente. La obra demuestra que la memo-
ria migrante y femenina se preserva menos en la solidez de los archivos institucionales 
que en la fragilidad constitutiva de materialidades humildes que, resignificadas desde la 
urgencia del desarraigo y el vacío y por medio de la narración –en el caso de la autora–, 
se convierten en resistencia simbólica frente al olvido y en arquitecturas alternativas de 
preservación cultural. 

En el contexto general afro-magrebí-ibérico, la escritura de Najat El Hachmi y su mo-
delo narrativo de reelaboración de la memoria desde la escritura pueden leerse como unas 
prácticas de una nueva narrativa del feminismo afro-ibérico, en tanto que convierten la 
narración en espacio de denuncia, resistencia y emancipación simbólica. En Madre de 
leche y miel los objetos cotidianos –masa madre, miel, manta, pan– se cargan de un valor 
memorial que no se agota en el testimonio individual, sino que reconfiguran la experien-
cia femenina migrante dentro de una genealogía de memorias subalternas globales. En 
esta operación, El Hachmi da continuidad, desde la ficción, a los debates afrofeministas 
que entienden la escritura como un lugar de enunciación política frente al patriarcado, la 
colonialidad y el racismo. Así, el relato de Fatima trasciende el registro testimonial para 



Ahmed Balghazal
Memorias sin objetos, objetos con memoria

——— 34 ———

TintasTintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 14 (2025), pp. 13-35. issn: 2240-5437. 
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas

instituirse en un archivo narrativo que, desde los márgenes, rearticula la subjetividad fe-
menina como sujeto de memoria y como voz propia de la diáspora afro-magrebí-ibérica. 
Y para quienes leemos sus trabajos se trata de una enésima prueba de cuán necesaria es la 
escritura en tiempos insípidos. 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Abdeselam Canales, Imane (2016), «La identidad lingüística compleja de Najat El Hachmi Buhhu», 
Ambigua. Revista de Investigaciones sobre Género y Estudios Culturales, 3, pp. 23-38, <https://hdl.
handle.net/10433/3523> (fecha de consulta: 03/11/2025).

Arnau i Segarra, Pilar (2016), «L’hybridité identitaire dans une littérature émergente : l’écriture du 
“moi” hybride dans l’œuvre autobiographique des écrivains catalans d’origine maghrébine», Babel, 
33, <https://doi.org/10.4000/babel.4540> (fecha de consulta: 28/10/2025).

Assmann, Jan (1995), «Collective Memory and Cultural Identity», New German Critique, 65, pp. 125-
133, <https://doi.org/10.2307/488538> (fecha de consulta: 03/07/2025).

Bernechea Navarro, Sara (2013a), «Paratextos, producción espacial e inmigración: expectativas de 
lectura en L’últim patriarca de Najat El Hachmi», ARBA, 24, pp. 119-134.

— (2013b), «Literatura de la inmigración: la construcción de una expectativa de lectura: el caso 
de Najat El Hachmi», en Aliaga Sáez, Felipe Andrés (coord.), Cultura y migraciones: enfoques 
multidisciplinarios, Santiago de Compostela, Servizo de Publicacións e Intercambio Científico, pp. 
105-125.

Bousfanj, Abdelkader (2017), «Entre Najat El Hachmi y Said El Kadaoui Moussaoui: de la pertenencia 
como cicatriz a la identidad como transgresión», Perspectivas de la Comunicación, 10, 2, pp. 171-
188.

Bueno Alonso, Josefina (2010a), «Género, exilio y desterritorialidad en L’últim patriarca de Najat 
El Hachmi», en Miampika, Landry-Wilfrid y Arroyo, Patricia (eds.), De Guinea Ecuatorial a las 
literaturas hispanoafricanas, Madrid, Verbum, pp. 213-226.

— (2010b), «Del Magrib a Catalunya: veus de dones en català», en Desvelant secrets: les dones de l’Islam, 
València, Tres i Quatre, pp. 167-181.

Campoy-Cubillo, Adolfo y Sampedro Vizcaya, Benita (2019), «Entering the Global Hispanophone: an 
introduction», Journal of Spanish Cultural Studies, 20, 1-2, pp. 1-16, <https://doi.org/10.1080/1463
6204.2019.1609212> (fecha de consulta: 28/08/2025).

Carrobles, Diego Muñoz (2017), «Xenografías femeninas en la literatura catalana contemporánea: Laila 
Karrouch y Najat El Hachmi, integración e identidad», Revista de Lenguas y Literaturas Catalana, 
Gallega y Vasca, 22, pp. 207-220.

Cerrato Rodríguez, Bárbara (2022), «Las escritoras atravesadas: la configuración y (re)presentación de 
la realidad a través de la lengua», en Grana, Romina (coord.), Lo que segrega también nos conecta, 
Madrid, Dykinson, pp. 79-94.

Chiodaroli, Sara (2015), «Najat El Hachmi, Jo també sóc catalana: autobiografías de identidades», 
Mediterráneo/Mediterraneo, 9, pp. 49-63.

Collins, Patricia Hill (2000), Black Feminist Thought, New York, Routledge.
Crenshaw, Kimberlé (1989), «Demarginalizing the Intersection of Race and Sex», University of Chicago 

Legal Forum, pp. 139-168. <http://chicagounbound.uchicago.edu/uclf/vol1989/iss1/8> (fecha de 
consulta: 20/08/2025).

https://hdl.handle.net/10433/3523
https://hdl.handle.net/10433/3523
https://doi.org/10.4000/babel.4540
https://doi.org/10.2307/488538
https://doi.org/10.1080/14636204.2019.1609212
https://doi.org/10.1080/14636204.2019.1609212


Ahmed Balghazal
Memorias sin objetos, objetos con memoria

——— 35 ———

TintasTintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 14 (2025), pp. 13-35. issn: 2240-5437. 
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas

Cusicanqui, Silvia Rivera (2010), Ch’ixinakax utxiwa: Una reflexión sobre prácticas y discursos 
descolonizadores, Buenos Aires, Retazos & Tinta Limón.

Darici, Katiuscia (2019), «El cos com a espai territorialitzat a La filla estrangera», Rivista Italiana di 
Studi Catalani, 9, pp. 195-205.

Derrida, Jacques (1997), Mal de archivo. Una impresión freudiana, Madrid, Trotta.
El Hachmi, Najat (2015), La hija extranjera, Barcelona, Destino.
— (2018), Madre de leche y miel [versión electrónica], Barcelona, Destino.
Foucault, Michel (2002), La arqueología del saber, México D.F., Siglo XXI.
Fuentes González, Antonio Daniel (2013), «El nombre de los Otros: sociolingüística gentilicia en El 

último patriarca», Tonos Digital, 25.
Guzmán Mora, Jesús (2021), «La subversión del estereotipo: El lunes nos querrán», en Grana, Romina 

(coord.), Discursos, mujeres y artes, Madrid, Dykinson, pp. 106-120.
Halbwachs, Maurice (2004), La memoria colectiva, Zaragoza, Prensas Universitarias de Zaragoza.
Hartman, Saidiya (2019), Wayward Lives, Beautiful Experiments, New York, Norton.
Kristeva, Julia (1989), Poderes de la perversión, Madrid, Siglo XXI.
Marks, Laura (2000), The Skin of the Film, Durham, Duke University Press.
Mbembe, Achille (2016), Políticas de la enemistad, Barcelona, Ned.
Moszczyńska-Dürst, Katarzyna (2012), «Amor, género y orden social en El últim patriarca y La 

cazadora de cuerpos», Sociocriticism, 27, pp. 279-301.
Pomian, Krzysztof (1987), Collectionneurs, amateurs et curieux, Paris, Gallimard.
Resina, Joan Ramon (ed.) (2013), Iberian Modalities: A Relational Approach to the Study of Culture in 

the Iberian Peninsula, Liverpool, Liverpool University Press.
Ricci, Cristián H. (2010a), «L’últim patriarca y el forjamiento de una identidad amazigh-catalana», 

Journal of Spanish Cultural Studies, 11, 1, pp. 71-91.
— (2010b), «African Voices in Contemporary Spain», en Martín-Estudillo, Luis y Spadaccini, Nicholas 

(eds.), New Spain, new literatures, Nashville, Vanderbilt University Press, pp. 203-231.
Ricoeur, Paul (2003), La memoria, la historia, el olvido, Madrid, Trotta.
Rodó-Zárate, Mireia (2021), Interseccionalidad: desigualdades, lugares y emociones, Barcelona, 

Bellaterra.
Rueda, Ana (2010), El retorno/el reencuentro: la inmigración en la literatura hispano-marroquí, Madrid/

Frankfurt am Main, Iberoamericana/Vervuert.
Sayad, Abdelmalek (1999), La double absence, Paris, Seuil.
Saz, Sara (2013), «La subversión lingüística y cultural: El caso de Najat El Hachmi», en Celma Valero, 

María Pilar, Gómez del Castillo, María Jesús y Heikel Guijón, Susana (coords.), Actas del XLVII 
Congreso Internacional de la AEPE, AEPE, pp. 345-358.

Spivak, Gayatri Chakravorty (1988), «Can the Subaltern Speak?», en Nelson, Cary y Grossberg, 
Lawrence (eds.), Marxism and the Interpretation of Culture, Urbana, University of Illinois Press, pp. 
271-313.

Vidal Claramonte, María del Carmen África (2012), «Jo també sóc catalana: Najat El Hachmi, una vida 
traducida», Quaderns. Revista de Traducció, 17, pp. 237-250.

Recibido: 06/09/2025

Aceptado: 07/11/2025


