in
as

Tintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 14 (2025), pp. 55-67. ISSN: 2240-5437.
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas

Lartivismo che si fa parola nella scrittura
di due autrici afrobrasiliane:
Lélia Gonzalez e Carolina Maria de Jesus,
due vite parallele tra amefricanidade e literatura marginal

DELIA VIGGIANO
deliavig@libero.it

1. INTRODUZIONE

In un’epoca segnata da crisi ideologiche sempre piu frequenti sta emergendo un nuo-
vo linguaggio che unisce estetica e attivismo: I'artivismo, una fusione di arte e attivismo,
ovvero di arte che racchiude un chiaro contenuto di natura sociale. Non si tratta sempli-
cemente di creare opere d’arte impegnate, ma di usare la creativita come forza trasfor-
mativa: un mezzo per denunciare, mobilitare la consapevolezza delle masse popolari e
promuovere il cambiamento. Secondo Paulo Raposo (2015: 5):

Artivismo é um neologismo conceptual ainda de instavel consensualidade
quer no campo das ciéncias sociais, quer no campo das artes. Apela a ligagoes,
tao classicas como prolixas e polémicas entre arte e politica, e estimula os des-
tinos potenciais da arte enquanto ato de resisténcia e subversao.

L’artivismo puo essere rinvenuto in interventi sociali e politici, prodotto da persone o
collettivi, utilizzando nuove strategie comunicative e arti performative mediante tecniche
ed esperienze in progetti laboratoriali del tutto innovative. La sua natura estetica si fa
quasi simbolica, amplificando, evidenziando e interrogando temi e situazioni collocati in
un dato contesto storico e sociale, producendo riflessioni, inducendo alla resistenza, dive-
nendo un linguaggio sociale alternativo e allo stesso tempo uno strumento educativo che
rompe i ruoli tradizionali della comunicazione. Possiamo quindi dire che 'artivismo si
consolida come causa e rivendicazione sociale, determina una rottura artistica di grande
impatto e, allo stesso tempo, apre al cambiamento, producendo nuovi scenari alternativi
di fruizione, partecipazione e creazione artistica (5). L’artivismo nasce con le Avanguardie
a inizio Novecento: Dadaismo, Futurismo, correnti culturali che provocano una rottura
tra arte e societa. Il Movimento ha poi uno sviluppo con la Black Art, le performances
politiche e I’Arte povera che critica il consumismo, fino ad abbracciare le manifestazioni


mailto:deliavig@libero.it

Delia Viggiano
Lartivismo che si fa parola nella scrittura di due autrici afrobrasiliane
56

degli artisti queer, I'arte anti-AIDS, i graffiti politici. Da fine Novecento in poi si mol-
tiplicano esponenzialmente innumerevoli forme di artivismo, come quello femminista,
decoloniale, anticapitalista, comunitario.

Lo scenario internazionale dell’artivismo ha ripercussioni sulla produzione artistica
brasiliana, che ¢ il risultato di influenze e di stimoli sia nazionali sia globali. Tutto co-
mincia nel 1922, quando un gruppo di giovani artisti organizza a Rio de Janeiro e a Sdo
Paulo la Semana de Arte Moderna, per rimarcare I'indipendenza culturale del Brasile.
L’approccio antiaccademico abbraccia le varie tendenze estetiche di inizio secolo, dalle
forme di art nouveau e post impressionismo, fino all’espressionismo e al cubismo geo-
metrico. Ma non si puo considerare il modernismo brasiliano semplicemente come un
tentativo di emulare le avanguardie culturali europee. Sebbene gli ideali estetici europei
siano in gran parte stimolanti e responsabili della trasformazione epocale della letteratura
e delle arti brasiliane in generale, gli artisti del modernismo cercano di creare una pil
autentica e genuina forma di espressione che incarni e dia voce alle diversita culturali del
Paese, per esprimere una nuova consapevolezza dell'identita brasiliana.

L’artivismo in Brasile ¢ dunque un fenomeno artistico in fermento, che utilizza I'arte in
tutte le sue forme come strumento politico oltre che sociale, spesso in risposta a questioni
irrisolte come disuguaglianze, oppressioni e violazione dei diritti umani. L’arte assume
in Brasile un ruolo fondamentale nella lotta alle marginalizzazioni di ogni tipo e nel pro-
muovere la consapevolezza sociale, uno strumento efficace per sfidare le strutture oppres-
sive e per creare spazi di resistenza ed esistenza, soprattutto per le comunita afrobrasilia-
ne, femministe e indigene. In tal senso, 'artivismo brasiliano diventa non solo una forma
di espressione estetica, ma anche un vero e proprio atto politico che decostruisce i discor-
si dominanti e favorisce la rappresentazione delle soggettivita emarginate. L’artivismo
¢ anche un modo per democratizzare il discorso pubblico, incoraggiare a sperimentare
linguaggi creativi di impatto significativo sulla scena artistica nazionale e internazionale,
affrontando, tra gli altri, anche temi legati alle tradizioni culturali e alle lotte dei popoli
indigeni ed afrodiscendenti.

Rilevante interesse, per codificare e inquadrare sociologicamente i concetti che ani-
mano il movimento dell’artivismo, soprattutto per la sua rilevanza nell’America Latina e
in particolar modo in Brasile, riveste il pensiero del sociologo portoghese Boaventura de
Sousa Santos, in sintonia con i movimenti sociali avanguardisti che rompono gli schemi
culturali accreditati a favore dell'inclusione delle minoranze. Conosciuto per la sua critica
all’'universalismo occidentale e la promozione di un “pluriverso” di conoscenze e visioni
del mondo che valorizza le epistemologie del Sud globale, Boaventura de Sousa Santos
da un contributo interessante ai concetti chiave dell’artivismo, con i suoi numerosi studi
di grande impatto sociale che ben supportano il cambiamento prospettato da tale movi-
mento. Come afferma Boaventura de Sousa Santos, non c’¢ conoscenza senza pratiche
e attori sociali perché non ci sono relazioni sociali. le relazioni sociali tra membri dello
stesso popolo e tra popoli diversi genera una grande pluralita di saperi nel mondo che co-
stituiscono la ricchezza dell'umanita a tutti i livelli, compreso quello epistemologico. Non
esistono conoscenze assolute e verita assolute, tutte sono relative poiché si relazionano
con altre verita e altre forme di conoscenza; sono esistenti proprio per la relazione che le
lega o le contrappone ad altre tipologie di saperi, ugualmente validi e importanti. Ma c’e
un’asimmetria tra il sapere occidentale, ritenuto “superiore” ed egemonico e il sapere non
occidentale, o del Sud del mondo, considerato “inferiore”, e questo genera contrasti e dif-
ferenze spesso incolmabili tra le razze e tra i popoli, tra le culture e le economie (Tamayo
Acosta 2024).

Tintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 14 (2025), pp. 55-67. ISSN: 2240-5437.
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas



Delia Viggiano
Lartivismo che si fa parola nella scrittura di due autrici afrobrasiliane
57

In particolare, in Una epistemologia del sur: la reinvencion del conocimiento y la eman-
cipacion social (2009), opera in cui il Sud del mondo viene rivalutato nella sua molteplice
ricchezza creativa, culturale e storica, Boaventura de Sousa Santos afferma che ¢ impos-
sibile che ci sia una giustizia sociale se il dominio occidentale emargina profondamente
la conoscenza e la saggezza del Sud globale. Oggi ¢ indispensabile valorizzare la diversita
epistemologica. Esistono necessariamente alternative inclusive che correggono I'esclusio-
ne sistematica della conoscenza del Sud. Una epistemologia del sur delinea un nuovo tipo
di aspettative, un cosmopolitismo in cui la convivialita e la solidarieta sociale inclusiva
trionfano sulla logica dell’avidita e dell'individualismo dominati dal potere precostituito:

Las expectativas son las posibilidades de reinventar nuestra experiencia, con-
frontando las experiencias hegemonicas, que nos son impuestas, con la in-
mensa variedad de experiencias cuya ausencia es producida activamente por
la raz6n metonimica o cuya emergencia es reprimida por la razén proléptica.
La posibilidad de un futuro mejor no estd, de este modo, situada en un futuro
distante, sino en la reinvencién del presente, ampliado por la sociologia de las
ausencias y por la sociologia de las emergencias y hecho coherente por el tra-
bajo de traduccidn. El trabajo de traduccion permite crear sentidos y direccio-
nes precarios pero concretos, de corto alcance, pero radicales en sus objetivos,
inciertos, pero compartidos. El objetivo de la traduccion entre saberes es crear
justicia cognitiva a partir de la imaginacién epistemoldgica. El objetivo de la
traduccion entre practicas y sus agentes implica crear las condiciones para una
justicia global a partir de la imaginacién democratica (Santos 2009: 151).

Boaventura de Sousa Santos afferma che il colonialismo ha esercitato e continua a
esercitare un dominio epistemologico che si traduce in un rapporto ineguale di sapere e di
potere con il risultato della soppressione o della sottovalutazione di molte forme artistiche
e della spiritualita dei popoli oppressi. In risposta a tali discriminazioni, il paradigma delle
epistemologie del Sud denuncia I'eliminazione dei saperi locali, valorizza invece i saperi
che hanno resistito con successo al colonialismo, riconosce in tutta la sua ampiezza e pro-
fondita la pluralita di esperienze e saperi eterogenei e le interconnessioni continue e dina-
miche tra di loro e si adopera per un dialogo positivo tra saperi diversi (Santos 2021). In
un simile contesto, 'artivismo puo contribuire alla decolonizzazione dei diversi campi del
sapere, a divulgare il sapere stesso e a condividerlo socialmente. Le opere di Boaventura
de Sousa Santos costituiscono un contributo fondamentale alla decolonizzazione delle
scienze sociali e il suo lavoro offre un ancoraggio significativo a un artivismo decoloniale
che sostiene criticamente il pensiero del Sud del mondo.

In tale universo trasversale creato dall’artivismo, si prendono in considerazione la
vita e le opere di due artiste afrobrasiliane, entrambe vissute nel Novecento, che hanno
incarnato “il cambiamento” ognuna a modo suo, in maniera peculiare e distintiva e che
per molti versi e in molti aspetti della loro produzione artistica si avvicinano all’artivi-
smo, oltrepassando le frontiere escludenti del sapere, rivendicando il diritto delle donne
ad avere un loro spazio sociale e un loro “luogo della parola” (il lugar de fala di Djamila
Ribeiro), sostenendo i marginalizzati afrodiscendenti e combattendo il razzismo in tutte
le sue forme: si tratta di Lélia Gonzalez e Carolina Maria de Jesus.

Tintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 14 (2025), pp. 55-67. ISSN: 2240-5437.
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas



Delia Viggiano
Lartivismo che si fa parola nella scrittura di due autrici afrobrasiliane
58

2. LELIA GONZALES: L’ARTIVISMO DELL’AMEFRICANIDADE

Lélia de Almeida Gonzalez (1 febbraio 1935 - 10 luglio 1994), intellettuale e attivista
afrobrasiliana, nonché filosofa e antropologa, si € distinta per il suo lavoro accademico
e I'intensa campagna politica contro il razzismo, il sessismo e le discriminazioni di ge-
nere. Le discussioni da lei proposte su questioni di identita e relazioni razziali in Brasile,
hanno influenzato diversi campi del sapere, trovando una forte eco negli studi culturali
e nell’antropologia. La filosofa rappresenta un punto di riferimento nei dibattiti di gene-
re, razza e classe in Brasile e in America Latina, dal momento che ¢ considerata una delle
principali autrici del femminismo nero nel Paese. E stata inoltre pioniera nella ricerca
sulla cultura nera in Brasile e co-fondatrice dell'Istituto per la ricerca sulle culture nere di
Rio de Janeiro e del Movimento Nero Unificato (MNU):

The black movement that Gonzalez helped constitute in Brazil in the 1970s
distinguished itself from that of previous generations by openly confronting
the myth of racial democracy, proposing an alternative account of national
formation and reclaiming an identity specific to black Brazilians. The move-
ment vigorously denounced racial discrimination and its socio-political con-
sequences, as well as political violence, proposing an alternative project for
the country as a whole (at least as far as the Unified Black Movement was
concerned), and demanding historical reparations for the black population in
Brazil (Barreto 2020: 19).

Artivista per passione e per vocazione, Lélia Gonzalez utilizza nel modo piu rivoluzio-
nario possibile le parole e i concetti per ridefinire il suo Brasile e innovare il contesto so-
ciale della popolazione afrodiscendente, partendo dalla rivalutazione delle radici, dando
voce al valore dell’etnia africana, componente di fondo della nazione brasiliana. Anche la
questione della lingua & un tema controverso trattato da Gonzalez:

the tonal and rhythmic characteristics of Brazilian Portuguese are, he argued,
a legacy of the languages of the African peoples who arrived in the country
enslaved. In addition to the African contribution, he sought to demonstrate
the indigenous influence on the national language, viewing both as formative
sources deemed unqualified for not conforming to the ‘educated standard’
of the language. Since the time of colonization, he maintains, there has been
no passive acceptance of the dominant language, but a creative appropriation
that continues to evolve even today (Bartholomeu 2024).

Uno dei concetti pill evoluti e innovativi dell’artista & quello dell“amefricanita”. Si
tratta della costituzione di un’identita afroamericana e del tentativo di preservare le basi
identitarie di quelle etnie che sono state disperse e cancellate con la violenza in una dia-
spora traumatica. Questa ¢ la diaspora africana, un riferimento alla migrazione forzata
degli africani verso le Americhe attraverso la tratta degli schiavi sulla rotta atlantica. Lélia
Gonzalez, «inaugura un modo creativo e innovativo di fare le prove in Brasile e presenta
nuove chiavi interpretative per la nazione» (Rios 2021: 395). Gonzalez riconosce e riporta
all’attenzione del mondo il contributo etnico e umano del popolo africano nella formazio-
ne sociale del Brasile, decolonizza il significato della parola America e adopera un termi-
ne comprensivo delle due etnie costituenti, ovvero Améfrica. Questa visione decoloniale
riporta al centro il contributo dei neri e degli indigeni nel processo storico di creazione

Tintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 14 (2025), pp. 55-67. ISSN: 2240-5437.
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas


https://pt.wikipedia.org/wiki/Belo_Horizonte
https://pt.wikipedia.org/wiki/1935
https://pt.wikipedia.org/wiki/Rio_de_Janeiro
https://pt.wikipedia.org/wiki/10_de_julho
https://pt.wikipedia.org/wiki/1994
https://ea.fflch.usp.br/en/autor/kabengele-munanga
https://ea.fflch.usp.br/en/autor/sueli-carneiro
https://pt.wikipedia.org/wiki/Género
https://pt.wikipedia.org/wiki/Género
https://pt.wikipedia.org/wiki/Raça
https://pt.wikipedia.org/wiki/Classe_social
https://pt.wikipedia.org/wiki/Brasil
https://pt.wikipedia.org/wiki/América_Latina
https://pt.wikipedia.org/wiki/Feminismo_negro
https://pt.wikipedia.org/wiki/Movimento_Negro_Unificado
https://pt.wikipedia.org/wiki/Amefricanidade
https://pt.wikipedia.org/wiki/Diáspora
https://pt.wikipedia.org/wiki/Diáspora
https://pt.wikipedia.org/wiki/Diáspora_africana

Delia Viggiano
Lartivismo che si fa parola nella scrittura di due autrici afrobrasiliane
59

JR2 I

del Brasile. L™“amefricanita” € un concetto che considera il Paese come un’America afro-
americana e la libera dal giogo dei ruoli storici imposti. Infatti gli “amefricani” avrebbero
svolto un ruolo cruciale nella elaborazione di quella “amefricanita” che identifica, nella
diaspora, una esperienza storica che li accomuna e che andrebbe adeguatamente ricono-
sciuta (Gonzalez 1988: 69).

Con l'espressione Améfrica, Lélia Gonzalez ha sottolineato il valore sociale delle ere-
dita africane e indigene presenti nella formazione delle molteplici culture e delle diverse
identita che hanno caratterizzato il corso della storia del Brasile, il che permette di vedere
le Americhe nella loro totalita democratica e transnazionale, andando oltre i limiti della
geografia, della lingua e dell'ideologia. Come categoria politico-culturale, I'“amefricanita”
si discosta dall’eurocentrismo della versione ufficiale della storia per incorporare «um
processo histdrico inteiro de intensas dindmicas culturais (adaptacdo, resisténcia, reinter-
pretacdo e criagdo de novas formas) que é afrocentrado» (Gonzalez 2020: 135). Sotto la
lente dell“amefricanita”, gli aspetti culturali afro-diasporici sono amplificati. Mettendo
al centro I'esperienza storica dei popoli nero-africani, la gerarchia razziale e culturale vie-
ne affrontata attraverso un processo di costruzione di un’identita etnica che riconosce
I'importanza delle eredita afro-ancestrali per la formazione dell’America, vista come una
totalita che rompe le barriere geografiche, linguistiche e ideologiche. Per descrivere le
potenzialita della nuova America, Gonzalez ha bisogno di affermare il carattere africano
della propria identita: 'obiettivo & quello di costruire una via specifica di interpretazione
delle dinamiche e delle relazioni sociali che dimostrano come la popolazione nera sia
centrale nella costruzione della societa brasiliana. Questa centralita degli afrodiscendenti

nella costituzione del Brasile ¢ il punto di forza del concetto di “amefricanita”. sostiene
Raquel Barreto:

Amefricanity not only proposes to think the black experience in the Americas
in a unified way, but also brings to light what is, alongside the contribution of
indigenous culture, silenced and disavowed in the notion of a shared “Latin”
identity. It refuses the idealisation of the African continent for a perspective in
which diasporic displacement is essential to the formation of a black identity.
Finally, it challenges the centrality and hegemony of the United States in the
creation of models of analysis and conceptualisations of blackness (Barreto
2020: 18).

Al dila del suo carattere puramente geografico, "“amefricanita” evidenzia un processo
storico di intense dinamiche culturali a cui si fa riferimento nei modelli africani, rife-
rendosi pero alla costruzione di un’intera identita etnica. Il riconoscimento di Gonzalez
come intellettuale passa anche attraverso I'eco delle sue idee nel pensiero femminista
afrobrasiliano, rafforzando una corrente femminista indipendente rispetto al femmini-
smo europeo: «The originality of Gonzalez’s contribution resides in her formulation of
an alternative perspective on the social and cultural formation of Brazil that moves black
people from the margins to the centre. In doing so, she makes protagonists of black wom-
en, something unheard of at the time» (17). In particolare Gonzalez si colloca come riferi-
mento propositivo del Movimento femminista brasiliano, contrapposto all’egemonia dei
bianchi in questo campo di studi:

Tais riscos sdo aqui compreendidos como um convite a reflexao sobre a
auséncia e o silenciamento das vozes de mulheres negras na consolida¢ao dos
estudos que fogem ao escopo das discussoes sobre género e sexualidade. [...]

Tintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 14 (2025), pp. 55-67. ISSN: 2240-5437.
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas



Delia Viggiano
Lartivismo che si fa parola nella scrittura di due autrici afrobrasiliane
60

Dessa forma, se faz necessario compreender o pensamento dessa intelectual e
ativista negra dentro de seu contexto sdcio-historico —e ndo de maneira isola-
da, como é frequente observar em estudos que analisam detidamente as ideias
de um filésofo. O contrario disso é justamente inserir Gonzalez dentro de um
campo de estudos em que a presenca de mulheres negras ainda é algo raro, se
nao folclorizado (Novo 2023: 76-77).

Lélia Gonzalez, con le sue opere, genera una critica decoloniale che, da una prospettiva
femminista, si fa attenta e sensibile alle esperienze delle donne che soffrono le conseguen-
ze delle numerose disuguaglianze sociali di cui sono vittime. Gonzalez ha contestato i due
pilastri dell'identita nazionale: i miti della democrazia razziale e della mescolanza razziale:

In Brazil as elsewhere, the circulation of intellectual pro duction is organised
according to a gendered, racialised logic that renders invisible the work of
black women. On the few occasions when their names are inscribed in the
canon of intellectual thought, that inscription is in the margins, a “peripheral
place at the centre” which acts as an exception that confirms the rule. To this
structural exclusion is added another, deliberate, exclusion derivative of the
fact that in many situations their narratives confront hegemonic assumptions
in their field (Barreto 2020: 17).

Lélia Gonzalez ha concentrato la sua ricerca antropologica sui vari contesti della dia-
spora nera femminile per poter sviluppare una strategia di opposizione al razzismo e per
concretizzare un piano di resistenza e lotta delle donne nere e indigene. Partendo dalla
loro esclusione razziale, Gonzalez sostiene che il femminismo afrobrasiliano puo spiccare
un volo liberatorio solo se vengono affrontate e rimosse le forme discriminatorie di raz-
za, genere e classe in cui queste donne sono imprigionate. Riconoscendo e combattendo
i vincoli che la rendono emarginata, la donna afferma la propria identita, si attiva per
la propria emancipazione, riempie le file dei movimenti femministi neri, in un proces-
so culturalmente attivo di rivincita sociale. Secondo Raquel Barreto (2018: 14-30), Lélia
Gonzalez ha scelto la cultura come spazio privilegiato per I'osservazione e 'analisi del
carattere “amefricano” dell’identita brasiliana, ha osato (ri)pensare la cultura e la societa
del Brasile a partire dalla sua esperienza di donna nera, divenendo quindi un riferimento
cruciale per discutere 'etica della poetica, il testo del contesto, la politica della critica.
Passando a un’analisi incentrata sull’esclusione razziale e di genere delle donne nere e in-
digene, Gonzalez sostiene che il riconoscimento dell’identita rafforza le lotte diliberazione
e apre lo spazio ai movimenti femministi etnici, come i femminismi neri. La prospettiva
femminista afro-latinoamericana comprende ed evidenzia il potenziale culturale e socia-
le delle donne afrodiscendenti nel processo di trasformazione e cambiamento delle loro
realta di ingiustizia. Questa versione del femminismo afro-latinoamericano si configura
come una dichiarazione poetica di indipendenza di un soggetto che affronta il persiste-
re degli effetti distruttivi di una societa strutturalmente razzista e maschilista (Gonzalez
2020). Lélia Gonzalez si occupa delle questioni che riguardano specificatamente le donne
nere: vivendo sul suo corpo, e a causa del suo corpo, 'esperienza della marginalizzazione
in diversi ambiti, sia in quanto donna e sia in quanto nera, teorizzera i presupposti per un
femminismo afro-latino-americano, che oggi potremmo definire intersezionale (Scuto
2025).

Tintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 14 (2025), pp. 55-67. ISSN: 2240-5437.
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas



Delia Viggiano
Lartivismo che si fa parola nella scrittura di due autrici afrobrasiliane
61

3. CAROLINA MARIA DE JESUS: L’ARTIVISMO DELLA SUA LITERATURA MARGINAL NASCE NELLA
FAVELA DI CANINDE

Sara sempre un’esiliata. Per il suo essere donna, nera, madre nubile, e, so-
prattutto, favelada. Esclusa per non corrispondere a nessun canone letterario,
Carolina scrive male, usa male la grammatica e 'ortografia, ma la sua scrittura
ci raggiunge come un pugno nello stomaco, ci impressiona e ci insegna piu di
un diligente e corretto testo letterario. Carolina grida, urla la sua miseria e il
suo dolore (Ciotta Neves 2019: 6).

Carolina Maria de Jesus (14 marzo 1914 - 13 febbraio 1977), si inserisce con grande
impatto emotivo nel complesso contesto culturale del suo secolo, con una scrittura che
e racconto e allo stesso tempo denuncia. La sua narrazione € incentrata sulle ingiustizie
sociali vissute ogni giorno dagli afrobrasiliani ai margini delle favelas e dalle donne nere
come lei, rifiutate dalla societa bianca e offese per il colore della loro pelle. La sua opera
piu famosa, Quarto de despejo (1960), ¢ un diario che racconta la sua vita quotidiana nel
faticoso dipanarsi tra lo squallore e la poverta piu estremi, ¢ la narrazione della ricerca
costante di cibo nella discarica della periferia di Sao Paulo, la cronaca dei margini nella
sua piu cruda accezione:

Il diario € un libro rivoluzionario ed ¢ la prima volta, in Brasile, che una voce
si erge dall'inferno delle favelas e, dal profondo di quell'inferno, parla. L’an-
goscia viscerale della fame, del freddo, dello sconforto di vivere riempiono le
pagine e le fanno vibrare. E la sua critica alle istituzioni brasiliane, accusate
di corruzione e di discriminazione razziale, trasformano il diario in un libro
politico (3).

Attraverso questa testimonianza, Carolina Maria de Jesus trasforma la sua esperienza
personale in un atto di resistenza e di denuncia sociale, portando alla luce problemi igno-
rati dalla societa e dai media. Il suo diario rivela quanto avviene nei ghetti della periferia,
di come vivono le persone afrodiscendenti, emarginate e oppresse da un sistema sociale
discriminatorio. Le sue parole, dignitosamente disperate, sensibilizzano gli animi, inter-
rogano le coscienze su un necessario cambiamento della societa a favore degli esclusi che,
dai tempi del colonialismo, ancora soffrono le conseguenze indelebili del razzismo. Nel
tentativo di narrare la propria esperienza di resistenza da una posizione marginale, intesa
come la frontiera di un dualismo da oltrepassare continuamente, la scrittrice, parlando
alle coscienze, trasfigura e potenzia la sua portata umana: trasforma la propria scrittura in
un documento che ha valore di testimonianza storica: «Quarto de despejo &€ un’opera lan-
cinante, quasi insopportabile. E, strazio ancora piu grande, & un’opera che riflette anche
un certo Brasile moderno, quello che non ¢ riuscito a vincere la battaglia dell'ingiustizia
sociale e della miseria» (34).

Per comprendere pero la portata artistica e rivoluzionaria dell’opera di Carolina Maria
de Jesus, bisogna cominciare dal suo punto di partenza, ovvero da un passato schiavista
che le ha sempre ricordato le sue origini. Bisogna contestualizzare i crimini del periodo
della post-abolizione commessi contro gli ex schiavi, lavoratori nelle piantagioni e nel-
le fazendas dei signori bianchi, abbandonati senza diritti dallo Stato. Carolina parte da
questa realta pervasa dall'ingiustizia e divorata dall’'odio per i neri, parte dall’essere una
donna e un’afrodiscendente abitante nella favela di Canindé, sulle rive del fiume Tieté, ai

Tintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 14 (2025), pp. 55-67. ISSN: 2240-5437.
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas



Delia Viggiano
Lartivismo che si fa parola nella scrittura di due autrici afrobrasiliane
62

margini dell’enorme metropoli di Sdo Paulo, territorio violento e invalicabile, terreno di
poverta e reclusione. Ecco cos’e la favela secondo Roberto Francavilla (2012: 7):

Quando una societa, per come ¢ costruita e progettata o a causa del fallimento
della sua stessa pianificazione, relega al margine parte del suo corpo o parte
dei propri attori, finisce irrimediabilmente con l'originare categorie dell’esclu-
sione [...]. Nello specifico di una realta urbana a questo limite corrisponde,
nel segno del disagio e dell'isolamento, il perimetro occluso e quasi sempre
degradato del ghetto. [...]. In senso lato, qualsiasi sistema culturale “altro”
rispetto al modello occidentale, viene automaticamente respinto entro le fron-
tiere di quell’ universo.

Nella sua corsa prepotente e selettiva verso la modernita, la citta ha delegittimato I'in-
dividuo piu fragile, il povero, il nero, della sua identita di cittadino, impedendone la pie-
na affermazione in seno alla comunita; la societa della nuova élite brasiliana impedisce
'inserimento sociale del popolo degli esclusi nei quartieri nuovi, vengono allontanati dal
centro, respinti ai margini. Il territorio fisico del margine ¢ la favela, il campo di azione
dove le pratiche razziste e discriminatorie si manifestano, tanto da creare una profonda
frattura fra la collettivita normale e quella “altra” obbligata dalle contingenze a organizza-
re la propria esistenza entro il perimetro occluso del ghetto, luogo del degrado e dell’ab-
bandono, seppellito sotto il disagio dell'isolamento. Il ghetto ¢ il “fuori”, ¢ il modello cul-
turale respinto dal centro oltre le frontiere della normalita, relegato ai margini (7-9). La
favela € un concetto spaziale che denota il fallimento del progetto urbanistico brasiliano,
e non solo, un luogo-margine che non puo assicurare una vita decente ai suoi abitanti, ma
¢ allo stesso tempo una fucina di idee nuove, un laboratorio disordinato e tentacolare di
fermenti culturali che producono nuovi linguaggi e forme d’arte alternative (Ciotta Neves
2019: 46).

E da questo luogo sordido ma vitale che Carolina Maria de Jesus comincia la sua storia
di scrittrice: «Il margine prende forma fra le pagine di Carolina come il luogo decentra-
to della tensione letteraria in cui confluiscono memoria storica e memoria biografica»
(Annavini 2012: 90). La marginalita ¢ una condizione di disagio che lei descrive quotidia-
namente, in maniera esatta, con la scrittura: la scrittura puo narrare, tradurre, interpre-
tare cio che le orecchie sentono, cio che gli occhi vedono, come i rifiuti accumulati agli
angoli delle baracche dove vivono migliaia di sfollati. La scrittura deve dare uno spazio
d’esistenza e dare una voce agli effetti oggettivi della discriminazione, I'esclusione e la
fame vanno descritte come esse si mostrano, senza filtri. Occorre raccontare con realismo
la violenza e i soprusi dell’emarginazione senza nascondere i segni che lasciano, affinché
abbiano un senso educativo o dimostrativo e, comunque, di denuncia e di presa d’atto
sociale: usando le parole si puod cambiare la storia e permettere una conoscenza veritiera
di cio che non si vede oltre il margine (Prete 2012: 15):

Il margine dal quale parla Carolina presuppone una cornice storica, acquisi-
sce un plusvalore interpretativo nel suo declinare la marginalita nel suo senso
piu tangibile, dando alla testimonianza un supporto letterario ma anche uni-
versale nella sua singolare storicita [...]. Questa definizione giustifica a pieno
titolo le motivazioni per cui il diario di Carolina costituisce ancora una pietra
miliare di quell’arteria della letteratura che richiama esplicitamente questioni
di natura sociale, etica e culturale (Annavini 2012: 88-89).

Tintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 14 (2025), pp. 55-67. ISSN: 2240-5437.
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas



Delia Viggiano
Lartivismo che si fa parola nella scrittura di due autrici afrobrasiliane
63

Il margine della favela perd puo diventare un punto di partenza, ma da un luogo con-
trapposto al centro. «L’abitazione da ghetto si rende potenziale luogo di ibridazione e di
riscatto. Da olocausto a luogo di resistenza, da segregazione a punto di partenza» (90). La
discarica, la stanza dei rifiuti, luogo marginale per eccellenza dove si accumulano gli scarti
e gli avanzi urbani, ¢ lo scenario e il campo di indagine di una letteratura marginale i cui
attori sono soggetti socialmente esclusi e in perenne condizione di abbandono, che puo
elevare a stato di grazia la marginalita, illuminandola attraverso una diversa interpreta-
zione di essa, scomponendo I'inesorabile equazione che accomuna i rifiuti urbani a quelli
sociali, gli scarti del quotidiano domestico agli scarti dalla collettivita (Francavilla 2012:
10-11). Cosi scrive Alberto Moravia, nella sua «Prefazione» a Quarto de despejo:

In un diario come quello di Carolina, ossia di una negra brasiliana di bassissi-
ma estrazione sociale, ci aspetteremmo per quanto riguarda lo sfondo cultura-
le, quella mescolanza folcloristica e pittoresca di cattolicesimo contro riformi-
stico e di magia africana che ¢ molto spesso la religione dei poveri in Brasile.
Niente di tutto cio, invece, in Quarto de Despejo [...]. Carolina condivide sen-
za saperlo I'ideale di una grandissima parte dell'umanita pill sprovveduta e
derelitta [...]. Essa ha fede in quello che costituisce la sola vera superiorita dei
bianchi sulle razze di colore colonizzate ed asservite: la cultura (Moravia 1962:
7-8).

Per Moravia, il diario di Carolina non ha niente di primitivo e di inconsapevole, non &
sensazionalista o folcloristico, non ¢ scritto da una mente inferiore con i colori ingenui di
un racconto superficiale. E invece la cronaca di una vita difficile vissuta in prima persona
in un ghetto di una periferia che segna il netto abisso esistente tra il centro e i margini,
ma che dimostra come questo abisso in realta non esista, poiché anche una donna afro-
discendente, nata e collocata dalla sorte in una realta emarginata, & capace di scrivere e
di elevarsi sulle miserie umane contro cui si batte ogni giorno. Lei osserva la favela e la
descrive nei suoi meandri pitt duri e sconosciuti con un’analisi veritiera e autentica, mai
fatta prima cosi dall’interno e cosi a fondo. Il diario, dolente ma misurato, ragionevole e
dai toni pacati, € uno straordinario documento di vita vissuta e uno spaccato inedito sul
mondo ancora non narrato delle favelas brasiliane (7-8).

Dalla sua favela, Carolina Maria de Jesus scrive tutti i giorni il suo diario; la prassi
narrativa dell’opera e la schematicita della forma diaristica si uniscono a un linguaggio
spoglio e diretto che scandisce la miseria dei margini, la protesta per gli stenti e il bisogno
continuo di cibo. La fame ¢ il filo conduttore dell'intero diario, il motivo ricorrente di
ogni pagina del libro:

27 maggio. Mi sono accorta che al Frigorifero gettano la creolina nelle im-
mondizie, perché i favelados non tirino su la carne per mangiarla. Non ho
preso il caffée, camminavo mezzo intontita. L'intontimento della fame ¢ peg-
giore di quello dell’alcool. L'intontimento dell’alcool ci impone di cantare, ma
quello della fame ci fa tremare. Mi sono accorta che ¢ terribile avere soltanto
dell’aria nello stomaco (De Jesus 1962: 67).

12 luglio. Sono andata al Frigorifero e mi hanno regalato delle ossa. Non mi
sento bene. Ho comperato due pani dolci per Joao e per Vera, e ho raccolto
dei pomodori [...]. Sono tornata a casa e mi sono coricata. Avevo freddo e non

Tintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 14 (2025), pp. 55-67. ISSN: 2240-5437.
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas



Delia Viggiano
Lartivismo che si fa parola nella scrittura di due autrici afrobrasiliane
64

mi sentivo bene. Il vicinato sa gia che io sono malata, ma non appare nessuno
per darmi aiuto (126).

24 luglio. Come ¢ orribile alzarsi al mattino e non aver niente da mangiare. Ho
perfino pensato di suicidarmi (136).

Parlare di margini non implica il fatto che una letteratura si possa considerare mar-
ginale. La differenza tra una rappresentazione letteraria della marginalita e la letteratura
marginale sta nelle condizioni di produzione: il luogo da dove questa scrittura germina, le
relazioni che I'autore marginale stabilisce con gli abitanti della periferia e, soprattutto, se
racconta esperienze di emarginazione sociale e culturale da una prospettiva inedita, inter-
na alla periferia, come fa appunto Carolina. La pubblicazione del diario di Carolina Maria
de Jesus puo essere registrata come la prima volta in cui un emarginato si confronta con il
codice della letteratura: una data storica che inaugura l'inizio di un nuovo filone letterario
all'interno della letteratura brasiliana. Alla base della literatura marginal vi ¢ la scrittura
come arma potentissima, come strumento per riorganizzare le comunita disagiate che
vivono ai margini, come sottolineano Célia Tolentino e Silvana Benvenuto (2012: 64-65):

La letteratura chiamata “maggiore” e senza aggettivi & riconosciuta dagli scrit-
tori marginali come scrittura dei colonizzatori, delle élites, di coloro che han-
no sempre avuto accesso alle scuole migliori, ai libri, mentre ai poveri sono
sempre stati riservati i marciapiedi e il cicchetto di acquavite [...]. Cosciente
di questa logica discriminatoria presente nella cultura brasiliana, ereditata da
un passato patriarcale e schiavista che stenta a trovare il necessario equilibrio
nella modernita, lo scrittore della letteratura marginale considera il suo testo
come un’arma che reca con sé la possibilita di cambiare lo stato delle cose.

Carolina ¢ una favelada povera, nera, ma ha una passione irrefrenabile per la scrittura
e la lettura. Quarto de despejo ¢ un testo rivoluzionario in un Brasile dove la letteratura
era stata praticata in primo luogo da uomini bianchi, benestanti e istruiti. L’opera ha un
forte impatto sulla societa, suscita polemiche e discussioni, non solo in ambito letterario,
ma anche e soprattutto in quello politico e sociale. Al di la della sua natura diaristica, il
libro ¢ un atto di denuncia, una forma di protesta per le tante promesse non mantenute
dai politici, accusati di aver dimenticato la popolazione piti emarginata, quella che abita
nella stanza dei rifiuti, oltre i margini vivibili della citta. Una vera e propria scrittura di
rivolta contro il razzismo e le ingiustizie del progresso. Tuttavia, si puo affermare che la
riuscita del diario non deve essere imputata solo ai temi, ma a come vengono trattati: le
verita sconcertanti della favela, cosi palesi ed evidenti per tutti da passare paradossalmen-
te inosservate, vengono presentate attraverso una prospettiva interna e una forma incon-
sueta, com’¢ la scrittura diaristica, spesso sgrammaticata ma molto essenziale, cosi da at-
trarre I'attenzione del “centro”. Lo choc che il diario provoca ¢ imputabile alla singolarita
dell’autrice, una donna semi-alfabetizzata, poverissima e con la pelle nera, e al tema scot-
tante delle favelas che, per la prima volta, viene trattato senza abbellimenti. Ed e proprio
la prospettiva idealizzata nei confronti dei diseredati a essere messa in discussione dalla
figura di Carolina. Con lei gli esclusi e gli emarginati hanno iniziato a dire la loro (Castro,
Machado 2007): «[...] Mostrando que o abjeto ndo é mudo, que usa sim as palavras, que
estao sempre disponiveis para todo mundo, e que seu texto importa sim —tanto ou mais
do que o proprio sujeito» (Azerédo 2008: 171).

Tintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 14 (2025), pp. 55-67. ISSN: 2240-5437.
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas



Delia Viggiano
Lartivismo che si fa parola nella scrittura di due autrici afrobrasiliane
65

Carolina Maria de Jesus, attraverso la sua scrittura, ha intessuto un dialogo proficuo
tra letteratura e realta sociale, ha promosso e affermato 'identita della donna, decoloniz-
zando la figura femminile e dando inconsapevolmente un contributo reale al Movimento
femminista nero. Il suo diario, Quarto de despejo, ¢ un esempio di come la letteratura
possa essere uno strumento di denuncia e di cambiamento sociale, di come, con la sua
scrittura che ben racchiude lo spirito e i principi della literatura marginal, abbia contribu-
ito alla decolonizzazione dei modelli culturali in vigore, riscattando e rivalutando la figura
femminile vittima dei retaggi di un passato patriarcale e razzista. Djamila Ribeiro, nel suo
libro Il luogo della parola, cosi scrive:

Riflettere sul femminismo nero non crea scissioni, ma, anzi, serve a interrom-
pere la scissione che si & creata in una societa disuguale. E ragionando su come
le oppressioni di razza, genere, e classe si intersecano, significa ideare progetti,
nuovi traguardi civilizzatori, pensare a un modello differente di societa. In
questo contesto si inserisce il luogo della parola, pensato come un rifiuto del-
la storiografia tradizionale e della gerarchizzazione dei saperi, risultante dalla
gerarchia sociale. Perché parlare non vuol dire soltanto emettere delle parole,
ma significa poter esistere (Ribeiro 2020: 252).

4. CONCLUSIONI

Le due autrici afrobrasilane qui presentate, Lélia Gonzalez e Carolina Maria de Jesus,
sono vissute entrambe nel Novecento, secolo dal quale hanno ricevuto le stesse solle-
citazioni culturali e in cui sono state senz’altro accomunate dalle stesse urgenze sociali
da affrontare. Tuttavia, risalta inequivocabilmente il loro modo di fare cultura quando
perorano, secondo uno stile personale e inconfondibile, la causa dei diritti degli afrodi-
scendenti e la denuncia delle discriminazioni etniche e sociali in un Brasile in cui gli echi
del colonialismo non sono ancora estinti.

L’artivismo di Lélia Gonzalez ¢ possibile rilevarlo nella portata delle sue opere e nelle
sue molteplici attivita sociali. Infatti I'artista rimarca e mette in risalto come, ancora oggi,
persista un razzismo che divide e logora il Brasile; per questo motivo lei sprona all’attiva-
zione di un interessante concetto che unisce due culture contrapposte e antitetiche, quella
portoghese-occidentale e quella nera, che nella realta sono cofondatrici allo stesso modo
del Brasile odierno: introduce e sostiene il concetto sociale di amefricanidade su razza,
razzismo e antirazzismo. Nel suo lavoro intellettuale, prevale evidentemente la mobilita-
zione attiva dell’autrice verso un pensiero femminista decoloniale e I'affermazione dei di-
ritti della donna afrodiscendente, incoraggiata a conquistare il proprio spazio identitario.
Il femminismo decoloniale e I'affermazione dell’idea di “amefricanita” sono i concetti che
per lartista dovrebbero costituire il paradigma vincente per un Brasile rinnovato e sono i
punti di forza da cui si snoda I"“arte attiva” di Lélia Gonzalez.

Nel caso di Carolina Maria de Jesus, si tratta di un’artista che fa della scrittura il mezzo
per veicolare all’attenzione della societa i problemi umani della periferia. Un fenomeno
che smuove i canoni letterari e le regole sociali: il suo lavoro e la sua traiettoria offrono
spunti significativi per comprendere la storia del Brasile, il persistere delle disuguaglianze
sociali e razziali, ma in cui c’¢ spazio per stabilire legami e connessioni tra il passato e il
presente, la dimensione collettiva e quella soggettiva. Alla luce di queste considerazioni e
risalendo ai principi che governano e fondamentano 'artivismo, possiamo sostenere che

Tintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 14 (2025), pp. 55-67. ISSN: 2240-5437.
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas



Delia Viggiano
Lartivismo che si fa parola nella scrittura di due autrici afrobrasiliane
66

il percorso e il lavoro di Carolina Maria de Jesus si avvicinano ai concetti che caratterizza-
no questa corrente, poiché lei coniuga I'arte della scrittura con un attivo tracciato sociale,
spinge a rivedere il ruolo della donna nella societa razzista del tempo e la possibilita di
parola degli emarginati. Carolina Maria de Jesus, inoltre, riesce a dare un contributo si-

: ) « » . . . . .
gnificativo a un modo “nuovo” di fare letteratura, anticipando quella literatura marginal
che avra poi ampio seguito e risonanza in tutto il Novecento.

RIFERIMENTI BIBLIOGRAFICI

Annavini, Silvia (2012), «<Note a margine a Quarto de despejo», in Fracavilla, Roberto (a cura di), Voci
dal margine, la letteratura di ghetto, favela, frontiera, Roma, Editoriale Artemide, pp. 87-96.

Azerédo, Sandra (2008), «A favela escrita de Carolina Maria Jesus, resefia de: Muito bem, Carolina!
Biografia de Carolina Maria de Jesus, de Castro, Eliana de Moura; Machado, Marilia Novais da
Mata», Mental, 2008, VI, 11, pp. 167-175, <http://www.redalyc.org/articulo.oaid=4202166800>
(data consultazione: 02/08/2025).

Barreto, Raquel (2018), «Introdugdo: Lélia Gonzalez, intérprete brasileira», in Gonzalez, Lélia,
Primavera para as rosas negras: Lélia Gonzalez em primeira pessoa, Sdo Paulo, Editora Filhos da
Africa, pp. 12-27.

— (2020), «Amefricanity. The Black Feminism of Lélia Gonzalez», Radical Philosophy, 2.09, <https://
www.radicalphilosophy.com/commentary/amefricanity> (data di consultazione: 02/11/2025).

Bartholomeu Silva, Juliana Stefany (2024), «Lélia Gonzalez», Enciclopédia de Antropologia, Sdo Paulo,
Universidade de Sao Paulo, <https://ea.fllch.usp.br/en/author/lelia-gonzalez> (data consultazione:
27/07/2025).

Castro, Eliana de Moura e Machado, Marilia Novais da Mata (2007), Muito bem Carolina!, Belo
Horizonte Editora C/Arte.

Ciotta Neves, Rita (2019), Carolina Maria de Jesus, una biografia ai margini della letteratura, Roma,
Alpes Italia.

Francavilla, Roberto (2012), «Introduzione. Dal margine: Creativita, Potere, Resistenza», in Francavilla,
Roberto (a cura di), Voci dal margine, la letteratura di ghetto, favela, frontiera, Roma, Editoriale
Artemide, pp. 7-14.

Gonzalez, Lélia (1988), «A categoria politico-cultural de amefricanidade», Tempo Brasileiro, 92-93, pp.
69-82.

— (2020), Por um feminismo afro-latino-americano, Rio de Janeiro, Zahar.

Jesus, Carolina Maria de (1962), Quarto de despejo, Milano, Valentino Bompiani Editore.

Moravia, Alberto (1962), «Prefazione», in Jesu, Carolina Maria de, Quarto de despejo, Milano, Valentino
Bompiani Editore, pp. 5-11.

Novo, Maria Fernanda (2023), «Lélia Gonzalez: intérprete da formacao social do Brasil», Discurso, 53, 1,
pp- 74-97, <https://revistas.usp.br/discurso/article/view/213914> (data consultazione: 28/07/2025).

Prete, Antonio (2012), «Verso il nome. Scrittura e riconoscimento», in Francavilla, Roberto (a cura di),
Voci dal margine, la letteratura di ghetto, favela, frontiera, Roma, Editoriale Artemide, pp. 15-20.

Raposo, Paulo (2015), «“Artivismo”: articulando dissidéncias, criando insurgéncias», Cadernos de Arte e
Antropologia, 4, 2, pp. 3-12, <http://journals.openedition.org/cadernosaa/909> (data consultazione:
27/07/2025).

Ribeiro, Djamila (2020), Il luogo della parola, Alessandria, Capovolte.

Tintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 14 (2025), pp. 55-67. ISSN: 2240-5437.
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas


https://www.radicalphilosophy.com/commentary/amefricanity
https://www.radicalphilosophy.com/commentary/amefricanity
http://journals.openedition.org/cadernosaa/909

Delia Viggiano
Lartivismo che si fa parola nella scrittura di due autrici afrobrasiliane
67

Rios, Flavia (2021), «Notes on the essay Racism and Sexism in Brazilian Culture», Women's Study
Quarterly, 49, pp. 395-406, <https://doi.org/10.1353/wsq.2021.0041> (data consultazione:
25/07/2025).

Santos, Boaventura Sousa de (2009), Una epistemologia del sur: la reinvencion del conocimiento y la
emancipacion social, México D.E, Siglo XXI.

— (2021), Epistemologie del Sud: giustizia contro lepistemicidio, Roma, Castelvecchi Editore.

Scuto, Giada (2025), «Amefricana, corpo e politica di Lélia Gonzales», Morel. Voci dall’isola,
<http://www.vocidallisola.it/2025/01/02/amefricana-corpo-e-politica-di-lelia-gonzalez> (data
consultazione: 30/07/2025).

Tamayo Acosta, Juan José (2024), «Decolonizzare la conoscenza: Boaventura de Sousa Santos, Esplorare
le epistemologie del Sud: prospettive decoloniali e movimenti per la giustizia sociale», Meer, <http//
www.meer.com/.it/authors/1705-juan-jose-tamajo-acosta> (data consultazione: 05/08/2025).

Tolentino, Célia e Benevenuto, Silvana (2012), «Letteratura marginale; la lingua come coltello», in
Francavilla, Roberto (a cura di), Voci dal margine, la letteratura di ghetto, favela, frontiera, Roma,
Editoriale Artemide, pp. 61-74.

Ricevuto: 14/09/2025

Accettato: 10/11/2025

Tintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 14 (2025), pp. 55-67. ISSN: 2240-5437.
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas



